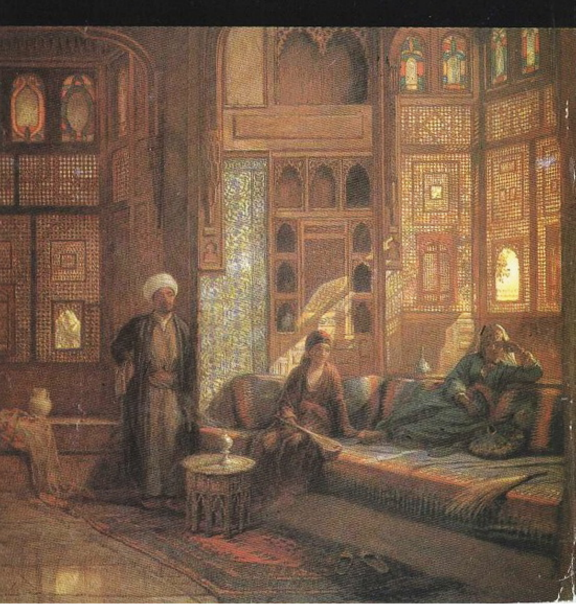


## ميكل ونتر الجتمع المصرى تحت الحكم العثماني

ترجمة: إبراهيم محمد إبراهيم مراجعة: د. عبد الرحمن عبد الله الشيخ



## میکل ونستر

# المجنمع المصرى تحاني المجتمع المعنماني

تر*جة* إبراهيم محمد إبراهيم

راجعه وعلوعلي

د ، عبدالرحمن عبدالله اشيخ



الهيئة المصرية العامة للكتاب. ٢٠٠١

#### الألف كتاب الثاني نافذة على الثقافة العالمية

المشرف العام ا.د. سمير سرحان

رئيس التحرير ۱.د. محمد عنانی

مدير التحرير عزت عبد العزيز المشرف الفنى محسنة عطية سكرتير التحرير هند فاروق

> تصحيح محدد حسن يدر شفيق

#### Michel winter

## Egyptian society under ottoman rule

### القهرس

| وضوع الا                                          | الخو |
|---------------------------------------------------|------|
| يم                                                | تقد  |
| الفلاح لما لمك                                    |      |
| تهريب الأموال واخفاؤها                            |      |
| المماليك المصريون ــ حركات وأنــداب ٠             |      |
| اللحية ـ لحات من تاريخها السياسي والاجتماعي       |      |
| منهجان في كتابة التاريخ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠               |      |
| أولا: دور المغاربة في الحياة السياسية الممرية     |      |
|                                                   | المق |
| صل الأول                                          | الفد |
| ية تارخية                                         | خلف  |
| السلطنة المملوكية ( ١٢٥٠ ـــ ١٥١٧ ) .   .   .     |      |
| الفتح العثماني                                    |      |
| التمرد الملوكي ورسوخ الحكم العثماني               |      |
| موجز للتاريخ السياسي لمصر العثمانية               |      |
| صل الثاني                                         | الفد |
| ات الطبقة الحاكمة                                 | تقلب |
| اتجاهات المصريين نحو العثمانيين ــ ملاحظات عامة . |      |
| الجيش المصرى في القرن السبادس عشر                 |      |
| الجيش في قانوني نامه مصر ٢٠٠٠ .                   |      |
| الشروخ الأولى في النظام العسكري ٠٠٠٠٠٠٠           |      |
| الطواشيــة                                        |      |

الصغعة

| 9 ٤  | •   | •   | •      | •     | •     | غير النظاميين في الجيش •   | تغلغل        |
|------|-----|-----|--------|-------|-------|----------------------------|--------------|
| ٩٨   | •   | •   | ٠      | •     | •     | ماليك في ظل الحكم العثمانر | بقاء الم     |
| ۲. ۱ | •   | •   | •      | •     | •     | السابع عشر ٠٠٠.            | القرن        |
| 118  | ر ٠ | عشہ | لثامن  | ين ال | لقر   | حود نجم البكوات المماليك   | ندو ص        |
| 110  | •   | •   | •      | •     | •     | وضع الوالى العثماني .      | تدھور        |
| 118  | •   | •   | •      | •     | •     | الأوجاقات                  | تدهور        |
|      |     |     |        | 4     | شر    | الملوكى في القرن الثامن    | المجتمع      |
| 178  | •   | •   | •      | •     | •     | الولاءات والعصبات .        |              |
| 177  | •   | •   | •      | •     | •     | ، الذين يملكهم المدنيون .  | الماليك      |
| 14.  | •   | •   | •      | •     | •     | ت والأسر المهلوكية         | البيوتان     |
| 177  | •   | •   | •      | •     | •     | لماليك كحكام               | امراء ا      |
| 371  | •   | •   | •      | •     | •     | ، ، سماتهم ووعيهم .        | المماليك     |
|      |     |     |        |       |       | ف                          | الفصل الثالن |
| 181  | •   | •   | •      | •     | •     | الدولة والعرب البدو .      | العلاقة بين  |
| 181  | •   | •   | •      | •     | ٠     | • • • • •                  | تقــديم      |
| 188  |     |     |        |       |       | عرب في أحداث مصر السي      |              |
|      | (   | صف  | ني الن | ان و  | العرب | النظر الرسمية عن مشايخ     | وجهة         |
| 104  | •   | •   | •      | •     | شر    | لثانى بن القرن السادس      | 1            |
| 101  | •   | •   | •      | •     | •     | مشايخ العرب                | وظائف        |
| ٠٢١  | •   | •   | انية   | العثم | ات    | العرب والكشاف في الفرم     | مشايخ        |
| 171  | •   | صب  | المنا  | حاب   | أصد   | أمشايخ العرب بغيرهم مو     | مساواة       |
| 175  | •   | •   | •      | •     | •     | العرب كقادة للجيش          | مشايخ        |
| 371  | •   | •   | •      | •     | •     | بشايخ العرب                | تمويل        |
| 177  | •   | •   | •      | . •   | •     | العرب كحكام ظلمة •         | مشسايغ       |
| 171  | •   | •   | •      | •     | •     | لأمراء محل مشايخ العرب     | احلال ا      |
| 171  | •   | ٠   | •      | •     | •     | لسابع عشر ٠٠٠              | القرن ا      |
| ۱۷٤  |     |     |        | ي بية | ل ال  | لثامن عشم ، ذروة قوة القد  | القرن ا      |

الصفحة

|     | _                                                                                      |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------|
|     | الفصل الرابع                                                                           |
| ١٨. | علمـــاء الدين                                                                         |
| ۱۸۰ | بين الحاكم والمحكوم                                                                    |
| ١٨٣ | العلماء كقضاة العلماء                                                                  |
| 7.1 | المذاهب المذاهب                                                                        |
| ۱۸۷ | التكوين العلمي للعلماء                                                                 |
| 141 | احوال العلماء الاقتصادية                                                               |
| 191 | الانقسامات العرقيـة ٠٠٠٠٠٠٠٠٠                                                          |
| 198 | نهو الازهر اثناء الحقبة العثمانية                                                      |
| 198 | بنية الأزهر ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠                                                          |
| 198 | منصب شيخ الأزهر                                                                        |
| 199 | الأزهر في الحياة العامة                                                                |
| 7.7 | الخاتمــــة                                                                            |
|     | الفصل الخامس                                                                           |
| ۲.0 | التصوف والمتصوفسة                                                                      |
| 7.7 | اثر الفتح العثماني على الصوفية المصرية                                                 |
| 7.9 | الطرق الصوفيـــة ٠٠٠٠٠٠٠                                                               |
| 717 | الطرق الصومية الرئيسية                                                                 |
| 770 | الشيخ البكسرى                                                                          |
| 777 | السادات الوفائية                                                                       |
| 200 | تنظيم الطريقة                                                                          |
| 777 | أخيراً ، مسألة العضوية المتعددة في الطرق • • •                                         |
| 777 | الجوانب الاجتماعية لهذه الطرق                                                          |
|     |                                                                                        |
| 737 | الأقسام العرقية في مجتمع المتصوفة                                                      |
| 787 | الأقسام العرقية في مجتمع المتصوفة تنويعات عن علاقة المتصوفة ـ العلماء في مصر العثمانية |

المفعة

#### الفصل السادس

| Y0Y          |   |     |   |      |       |       |        |        |                |          | ن على    | الدير |
|--------------|---|-----|---|------|-------|-------|--------|--------|----------------|----------|----------|-------|
| 70 <b>V</b>  | • | •   | ٠ | •    | •     | •     | •      | •      | بيــة          | لة منهم  | ملحوة    |       |
| <b>70</b> \  | • | •   | • | ٠    | •     | •     | •      | •      | لاماتية        | اء والما | الأولي   |       |
| ۲7.          | ٠ | •   | • | •    | •     | •     | •      | رحة    | والأض          | القبور   | زيارة    |       |
| <b>X</b> F 7 | • | •   | • | •    | •     | •     | •      | . (    | <u>ق</u> دـــة | ـد ( ٠   | الموال   |       |
| 777          | • | •   | • | •    | •     | •     | •      | الدعم  | امة موا        | ـاء واق  | الأولي   |       |
| 777          | • | •   | • | •    | •     | •     | •      | دها    | د ومدد         | ، الموال | أوقات    |       |
| <b>7 V E</b> | • | •   | • | •    | •     | •     | •      | لوالد  | ، ف <b>ي</b> ا | _اركوز   | المشي    |       |
| 777          | • | •   | • | •    | •     | ٠     | •      | موالد  | ارى لل         | ب التج   | الجانب   |       |
| ۲۷۸          | • | •   | • | •    | •     | •     | •      | والد   | بانى للم       | ب العلم  | الجانب   |       |
| ۲۷۸          | • | •   | • | •    | الد   | المو  | ، فی   | عتراض  | ضع الا         | نب موذ   | الجوا    |       |
|              |   |     |   |      |       |       |        |        |                | ابع      | ىل الس   | الفد  |
| ۲۸.          | • | •   | • | •    | •     | •     | •      | •      | لأشراف         | قيب ا    | راف ون   | الاشم |
| ۲۸.          | • |     |   |      |       |       |        |        |                |          |          |       |
| 7.1.1        | • |     | • | •    | •     | •     | •      | •      | ىرافىسة        | اء الش   | انشـــــ |       |
| 777          | • | •   | ٠ | •    | •     | •     | •      | ىرىين  | ف المص         | الأشرا   | أصل      |       |
| <b>۲۸۳</b>   | • | ٠   | ٠ | اعى  | لاجتم | لم اا | تميز ه | ريين و | ب المصم        | الأشراة  | نفوذ     |       |
| ۲۸۲          | • | • . | • | •    | •     | •     | •      | •      | سراف           | ب الأث   | نقيب     |       |
| 187          | • | ٠   | • | ٠    | •     | ی     | نمسان  | ظف عث  | ف كموذ         | الأشرا   | نقيب     |       |
| 797          | • | •   | ٠ | ٠    | •     | ين    | عسلي   | ىيان 🏎 | الی اء         | لمنصب    | نقل ا    |       |
| 790          | ٠ | •   | • | •    | •     | •     | •      | •      |                | بكرم     | عهر      |       |
|              |   |     |   |      |       |       |        |        |                | ن        | ل الثاه  | الفص  |
| 191          | • | •   | • | 10   | •     | •     | •      | ميون   | والمسيم        | ليهود    | ون : ا   | الذمي |
| 187          | • | •   | • | •    | •     | •     | •      | ئميون  | نى والذ        | العثمان  | الفتح    |       |
| 799          | • | •   | ی | عثما | كم اا | الد   | ں ہن   | الأولى | ، الفترة       | ن أثناء  | الذميو   |       |

الموضوع الصفحة

| ٣.٣        | • | •   | • | ٠   | اليهود كصرافين                        |
|------------|---|-----|---|-----|---------------------------------------|
| r•7        | • | • . | • | •   | موظفو الجمارك والتجار ٠٠٠٠            |
| ٣1.        | • | ٠   | • | •   | سياسة الباشوات تجاه اليهود            |
| 717        | • | •   | • | س   | الجزية ، أو الجوالى ، أو ضريبة الراسر |
| 710        | ٠ | •   | ٠ | •   | توانين خاصة بالزى والمظهر الخارجي     |
| 717        | • | ٠   | • | •   | العمامات                              |
| 414        | • | •   | • | •   | العبيد الذين يملكهم ذميون             |
| 414        | • | •   | • | •   | الأحياء اليهودية والمسيحية            |
| 771        | • | •   | • | •   | مقابر اليهود ، ، ، ، ،                |
| 411        | • | •   | • | •   | الجالية اليهودية في الاسكندرية        |
| 377        | • | •   | • | •   | المسيحيون واليهود                     |
| 777        | • | •   | • | •   | الاتجاهات الدينية نحو الذميين         |
|            |   |     |   |     | لفصل التاسع                           |
| ٣٣.        | • | •   | ٠ | •   | لحياة في القاهرة العثمانيسة . • •     |
| ۲۳.        | • | ٠   | • | •   | ديموجرافية السكان والنمو الحضرى       |
| 777        | • | •   | • | ــة | الجماعات العرقية في القاهرة العثماني  |
| 440        | • | •   | • | •   | الامن والجريمة والرذيلة والعدل        |
| ٣٣٨        | • | •   | • | •   | الأمن وحفظ السلام في القساهرة .       |
| 781        | • | •   | • | •   | العقوبة                               |
| 737        | • | •   | ٠ | ٠   | السجون ، ، ، ، ،                      |
| 737        | • | ٠   | • | •   | الصحة العامة                          |
| 737        | • | •   | ٠ | •   | الطاعون                               |
| 737        | • | •   | • | •   | النظافة                               |
| 484        | • | •   | • | •   | الحمامات العمومية                     |
| <b>ro.</b> | • | •   | • | •   | النقسل                                |
| 401        | ٠ | •   | • | •   | الاحسان                               |
| 802        | • | •   | • | ٠,  | الاحتفالات العامة : شعب محب للمرح     |

الموضوع الصغعة

| <b>70Y</b>  | •  | •     | •   | •   | •     | •     | •     | •      | الترنيه والتسلية        |
|-------------|----|-------|-----|-----|-------|-------|-------|--------|-------------------------|
| ۲٥٨         | رة | القاه | کان | لسا | سادى  | لاقتص | ر وا  | تماعو  | التقسيم الطبقى الاجا    |
| 777         | •  | •     | •   | •   | •     | •     | •     | •      | الحرف                   |
| ۲7۷         | •  | •     | •   | •   | •     | ئی    | الجيذ | جار ب  | علاقة الحرفيين والتم    |
| ٣٧.         | ٠  | •     | •   | •   | •     | •     | •     | •      | الخاتمـــــة .          |
| 777         | •  | •     | •   | ٠   | •     | •     | •     | •      | الحواشي وقائمة المصادر  |
| ۳۷۳         | •  | ٠     | •   | ٠   | ٠     | •     | ٠     | •      | هوامش الفصل الأول       |
| 777         | •  | ٠     | •   | •   | •     | •     | •     | •      | هوامش الفصل الثاني      |
| ۲۸۳         | •  | •     | •   | •   | •     | •     | •     | •      | هوامش الفصل الثالث .    |
| 414         | •  | •     | •   | ٠   | •     | . (   | _اء ) | لعلب   | هوامش الفصل الرابع ( ا  |
| <b>71</b> 7 | ٠  | •     | •   | ٠   | •     | . (   | ۣڣية  | الصو   | هوامش الفصل الخامس (    |
| <b>{.</b> { | •  | •     | •   | ٠   | •     | •     | •     | •      | هوامش الفصل السادس      |
| ٤٠٩         | •  | •     | •   | •   | •     | •     | •     | •      | هوامش الفصل السابع      |
| 110         | •  | • (   | ری  | نصا | د واا | اليهو | ن :   | لذميور | هوامش الفضل الثامن ( اا |
| 773         | •  | •     | •   | •   | •     | •     | •     | •      | هوامش الفصل التاسع      |
| 879         | •  | •     |     | •   | •     | •     | •     | •      | قائمة المسادر .         |

ثانيهما: أن المؤلف دخل حلبة التأليف في هذا المجال متسلحا بخلفية ثقافية عريضــة انعكست في منهجه ، فهو لم ير أنه خرج عن الموضوع عندما سبجل ملاحظاته بشسسأن أن كثيرا من الظواهر المتعلقة بالصوفية والأضرحة ظلت كما هي حتى القرن التاسع عشر ، وكان الرجل ملما بمجمل التاريخ المصرى عندما أرجع بعض الممارسات المتعلقة بالموالد الى التاريخ المصرى القديم ، كما كان متسلحا بدراسات اجتماعية بشكل واضح ، عندما فسر انتشار الطرق الصوفية ، واقبال أهل البلاد والفلاحين عليها ، بالرغبة في ( الانتماء ) طلبا ( للحماية ) في مجتمع يتسيد فيه العسكر المماليك ، وكان رائعا عندما توقف ليعرف رأى النساء في العناصر العسكرية : أهن يملن للعسكر المماليك أم للعسكر الترك ( الانكشارية ) ؟ فرأى النساء ـ فيما يقول ـ مهم . فالبعض يحرص على أن يفعل ما يرضي النساء ، وبالتالي فهن أحيانا كثيرة يشكلن النموذج المطلوب ، أو الذي يحرص البعض على تشكيل نفسه وفقا له • وتسلح المؤلف بمعرفة عريضة بالأعراق أو الأصول الاثنية وفسر بها بعض الأحداث تفسيرا مقبولا ، ففسر على سبيل المثال انقلاب خاير بك ( المملوك ) على بقية الماليك بأنه كان جورجيا ، بينما كانوا هم شركس ، كما فسر غلبة العنصر الفلاحي على طلبة الأزهر ، بأن الالتحاق بالأزهر كان هو السبيل الوحيد الذي يسمح بمقتضاه للفلاح أن يقيم في القاهرة ، وتعرض للمماليك الأباظية وغىرھىم •

يقول أبو زيد الهلالي سلامة ( ولا كل من ركب الحصان خيال ) ونقول على منواله ( ولا كل من عنده وثائق مؤرخ ) ، فقد خلص المؤلف بمعلومات طريفة ومفيدة من خلال المصادر نفسها التي رجع اليها آخرون ولم يفطنوا لما فطن اليه ، لقد حدثنا عن جماهيرية بعض العلماء والصوفية ، لكنه حدثنا أيضا عن أن هذه الجماهيرية في بعض الأحيان كانت من صنع المماليك أنفسهم ، فالعالم أو الصوفي لا يجد مبررا للاقتراب من أصحاب السلطة الا القول بأنه يسعى في حوائج الناس ، وحوائج الناس في أيدى السلطة ، وهكذا فالعالم أو الشيخ الذي تقبل السلطة وساطته أو شفاعته تحقق له عند أصحاب الحاجات ( جماهيرية ) ومن تتباطأ في الاستجابة لشفاعته أو وساطته تقلل ـ بذلك ـ من شأنه ، ويسوق المؤلف سياقات أخرى لتفسير أن الصوفية والعلماء ، كانوا في الغالب لا يمثلون للسلطة معارضة حقيقية ، وأنهم مالوا لتراث مؤداه ضرورة طاعة ولي الأمر ،

تقــديم

وليس من هدفنا في هذه المفدمة استعراض كل ما ورد في الكتاب ومناقشته ، فهو كثير ، وانما أكتفى هنا ببعض الأفكار ذات الدلالة من النوع الذي يؤكد حيوية التاريخ ·

#### الفلاح لم ملك

بعد الخلفية التاريخية ، قسم المؤلف بحثه الى فصسول جاعلا كل فصل لمكون من مكونات المجتمع المصرى في العهد العثماني ، مع استطرادات ضرورية تعود بالحدث الى ما قبل العصر العثماني ، أو تتابع تطوره بعد ذلك • فجعل فصلا للطبقة الحاكمة ويقصه بهم العسكر سواء أكانوا عثمانيين أم مماليك ، وكما هو مفهوم ففي القرنين السابع عشر والثامن عشر كانت الهيمنة الحقيقية للمماليك • كما حدثنا عن الجيش في القرن السادس عشر ، وفي الفصل الذي يليه ينتقل الى مكون آخر وهم العربان ، ثم بعد ذلك يحدثنا عن العلماء والمقصود علماء الأزهر وهو يعرض في هذا الفصل للبيئة الأزهرية عموما ، وفي الفصل الذي يليه يحدثنا عن الصوفية ، وهو في الحالتين ـ عند حديثه عن العلماء وعند حديثه عن الصوفية \_ يورد فقرات خاصة بالأعراق ethnic groups ، وهي مسألة مهمة كما أشرنا من قبل ، وفي فصل آخر يحدثنا عن الأشراف ونقيبهم ، فقد آثر الأسباب سنوضحها أن يفرد لهم فصلا رغم حديثه العرضي عنهم في نصليه عن العلماء والصوفية ٠ يرى المؤلف أن الدولة العثمانية حاولت تشجيع تركيبات أو تكوينات أو عناصر محلية غير مملوكية لاحداث نوع من التوازن الداخلي مع الماليك ، لهذا فهو يرى أن نقابة الأشراف صناعة عثمانية ، رغم وجود الفكرة على نحو ما منذ العصر العباسي ، كما أشار من قبل الى أن المراسيم السلطانية كانت أحيانا توجه الى الباشا ونقيب الأشراف ، بل وأحيانا كان يذكر فيهسا بعض مشسايخ الطسرق الصوفية ١٠ الغ ٠

وأخيرا يحدثنا عن أهل الذمة • المؤلف اذن لم يفرد فصلا للفلاحين • الله يعد هذا خطأ منهجيا ؟ لم يكن المؤلف غافلا عن ذلك ، فاعتذر بقلة المعلومات المتاحة ، اذ يبدو أن الوثائق العثمانية أفردت دفاتر مهمة (مهمى دفترى) للعناصر العسكرية فقط ، كالماليك والبدو ، أو للعناصر التي يمكن أن تقوم بدور سياسي ، أو يمكن أن تكون أداة في أيدى السياسيين العثمانيين كآل البيت (الأشراف) ، أما الفلاحون فكانوا كما مهملا ، ومع هذا فقد أشار المؤلف لمراسيم وأوامر عثمانية بضرورة معاملة الفلاحين معاملة حسنة ، وهو الأمر الذي كان يصعب متابعته لوضع مصر

الخاص شبه المستقل من الناحية الفعلية فيما يتعلق بالأمور الداخلية. على الأقل •

ومع هذا فقد أشار المؤلف للفلاحين في فقرات متفرقة في سياق فصوله ، لكن أطرف هذه الاشارات اشارته ( لعصبة الفلاح ) ، والفلاح هنا هو الحاج صالح ( المتوفى سنة ١٧٥٥ ) وهو منوفى نشأ يتيما فقيرا ورهنه سيده لقاء دين كان يدين به للملتزم ، ولما سدد سيده الدين رفض صالح أن يعود للقرية ، ومن المفهوم أن سيده الجديد ( الملتزم ) عطف عليه وأيده ، وظل صالح في بيت الأمير ومع مرور الوقت ازدهرت حالته واشترى مماليك وجوارى ورتب زيجات بينهم واشترى لهم دورا ، وزودهم بمصادر للدخل ٠٠ لقد قلد مذا المنوفى الفلاح الأمراء المماليك وسار في الأوجاقات وعمل على ترقيتهم ، واشترى مماليكه مماليك بدورهم وشكلوا الأوجاقات وعمل على ترقيتهم ، واشترى مماليكه مماليك بدورهم وشكلوا جماعة شديدة البأس ٠ ويبدو أن هذا الفلاح المنوفى كان مدبرا يضع جماعة شديدة البأس ٠ ويبدو أن هذا الفلاح المنوفى كان مدبرا يضع كتخدا وزوجته ٠

لكن هذه القروض لم تكن ترد ، وتقول المصلور ان (صالح) المسن حتى وهو فى ذروة سلطته حكان يركب حمارا ولا يتبعه سوى خادم واحد • وهذا سيقودنا الى الحديث عن الظروف التاريخية الاجتماعية التى جعلت للمصرى أساليب مختلفة فى اخفاء الثروة •

#### تهريب الأموال واخفاؤها

من الطبيعى أن يكون المظهر الدال على الثراء والقوة لازمة من لوازم حياة الأمراء الماليك ، أو الماليك الذين اشــــتروا بدورهم مماليك ، أو العلماء والصوفية الذين اشتروا \_ فى مرحلة لاحقة \_ مماليك • لكن كيف يطمئن أى من هؤلاء على ثروته ، فالمصادرة أمر وارد ، ووصول عصبة مناوئه للسيطرة على زمام الأمور رغم وجود الباشا العثماني أمر وارد • • • لذا كان المعتاد أن يكون هناك مكانان أو موضعان للأمير أو للمملوك الثرى ، قصره الذى يسكن فيه ، ومكان آخر سرى يحفظ فيه جانبا من ثروته ، ويضع عليه حراسا لحسابه ، ولا يتردد عليه بشكل علنى ، وفي بعض ويضع عليه حراسا لحسابه ، ولا يتردد عليه بشكل علنى ، وفي بعض الأحيان كانت هذه الثروات المخبأة توضع في أحياء لها قداسة خاصة بالقرب من الأزهر أو الحسين • • وعلى أية حال ، فقد كان الحراس سرعان

Į.

بضم الالف وتسكين القاف - عملة صفيرة ٠

ما يقرون بالحقيقة بعد تعريضهم للضرب المبرح ، ولم يكن الدرويش ليعدم تعليلا يخون به سيده حتى بالقرب من الأزهر أو الحسين ـ اذا حان الجد ، وقلب الدهر ظهر المجن .

أما الطريقة الثانية ، فقد تجلت في الحاج صالح الفلاح المنوفي الآنف ذكره ، وهي أن يظهر صاحب المال بعظهر زرى ، فالحاج صالح صاحب الماليك كان لا يركب الاحمارا ولا يتبعه سوى خادم • لكن الحاج صالح – على أية حال – كان ربيب الأمسراء ، فماذا عمن هم دونه ؟ استثناسا بمنهج المؤلف الذي مفاده أن الأوضاع الاجتماعية لا تتغير تغيرا مفاجئا ، نستأذن في النقل عن الرحالة بوركهارت (١) ما نصه :

« شيوع عادة اخفاء الثروة وأسبابها في الدولة العثمانية ( النص : تركيا ) وأسبابها تتضم من خلال الحادثة التالية : لقد حدث في القاهرة سنة ١٨١٣ أن طلب محمد على ١٥٠٠٠ كيس من القبط العاملين في المجال المالى بمصر ، فقسم القبط المبلغ بين أنفسهم ، وكان على المعلم فلتوس وهو رجل كبير السن \_ وكان قبل ذلك ماليا كبيرا \_ أن يدفع ألفا وماثتي كيس ( حسوالي ١٨٠٠٠ جنيه اسسسترليني ) فادعى الفقر ، وبعد مساومات طويلة قبل أخيرا أن يدفع ماثنى كيس ، فأرسل الباشا في طلبه وهدده فأصر ، فأمر الباشا بضربه ، وبعد أن تلقى ٥٠٠ جلدة وأصبح نصف ميت تقريبا أقسم أنه لا يمكنه أن يدفع أكثر من مائتي كيس، فظن محمد على أنه صادق ، الا أن ابراهيم باشا ابن محمد على الذي كان حاضرا قال انه متأكد أن هذا الرجل لديه أموال أكثر من ذلك ، وبناء عليه تلقى فلتوس ثلاثمائة جلدة أخرى ، وبعدها اعترف أن لديه المبلغ المطلوب وأنه سيدفعه ، فسمح له بالعودة الى بيته ، وبعد أسبوعين بعد أن شفى من آثار الضرب بدرجة تسمح له بالمشى أرسل الباشا اليه مندوبين في بيته وتم استدعاء العمال ، فنزل فلتوس معهم الى مرحاض (كنيف) ، وفي قاع المرحاض ( الكنيف ) أزاحوا حجرا كبيرا كان يسد حفرة على شكل ممر يحوى كوة مقنطرة بها صندوقان من الحديد، وعند فتحهما وجدوا الفي كيس من السكوينات ، فحملوا منها للباشا المطلوب وتركوا الأكياس الباقية له ، الا أن فلتوس مات بعد ذلك بثلاثة أشهر ليس بسبب الضرب وانما حزنا على ماله الذي فقده • وعبثا حاول رجال محمد على بعد موته الوصول لبقية أمواله ، فلم يجدوها في الموضع الذي.

<sup>(</sup>١) رحلات في شبه الجزيرة العربية ، ترجمة د٠ عبد العزيز الهلابي ود٠ عبد الرحمن عبد الله الشيخ ٠

عاينوها فيه قبل موت فلتوس ، ولم يجدوها في أى مكان آخر · هل استطاع فلتوس رغم مرضه الشديد أن ينقل كنزه سرا في مكان أمين لا ربها فعل ، فلم يكن هناك حارس معين على منزله عقب وعده بالدفع ، وقد طن البائسا أن هذه الأموال خبئت في بعض الأماكن السرية وفقا للعادة السائدة بشكل عام في بلاد الشرق ، (\*) · لا نسوق هذا النص للتدليل على أن عددا من أهل الذمة كانوا قد أحرزوا ثروات كبيرة ، فقد خصص المؤلف فصلا لذلك \_ وانها لنشير الى الأسلوب الثاني أو الطريقة الثانية في اخفاء الثروة ، ولنسمها الطريقة «الفلاحي » وهي التظاهر بالفقر ، فلم تحدثنا الرواية عن قصر يمتلكه فلتوس ، أو آثار للنعمة بادية عليه ، وقد ظل الرجل يضرب ثم يضرب وهو يقسم أنه رجل ( غلبان ) · وقد ظل الرجل يضرب ثم يضرب وهو يقسم أنه رجل ( غلبان ) · وياته ، جعلته مثار دهشة ، وربما اعجاب ظل في الضمير الشعبي فترة طويلة ، فقد تحور اسمه بعد ذلك الى فرطوس · وفاذا أظهر شخص ما قدرا كافيا من الحيطة والحذر والمكر فهو ( ابن الفرطوس ! ) وهي عبارة قدرا كافيا من الحيطة والحذر والمكر فهو ( ابن الفرطوس ! ) وهي عبارة قدرا كافيا من الحيطة والحذر والمكر فهو ( ابن الفرطوس ! ) وهي عبارة قدرا كافيا من الحيطة والحذر والمكر فهو ( ابن الفرطوس ! ) وهي عبارة تتردد رغم نسيان أصلها التاريخي ·

وقد تداخلت عناصر أخرى لاخفاء النعمة لدى العامة \_ خاصة الفقراء والطبقة المتوسطة \_ مع العامل السابق ، كالخوف من الحسد وطلب الستر وما الى ذلك ، حتى أصبحت لازمة شعبية تظل باقية رغم اختفاء السبب أحيانا ، وكان محمد على باشا على وعي بهذه « الخصلة » فوصف الفلاحين « باللؤم والمكر » • • لكن التعمق في الجذور الثقافية للظواهر يوضع كثيرا من الأمور المعاصرة وأظن أن تلك واحدة من أهداف التاريخ كعلم مفيد ، وعلى هذا أليس من الضرورى وضع ذلك في الاعتبار عند تحديد عدد الفقراء أو من هم دون خط الفقر ، فكثير من الفقراء من ذوى الأصول الفلاحية أقل فقرا بكثير مما يبدو عليهم ، والبعض من ذوى المظهر الملوكي الباهر ( الفشخرة ) ربما كانوا فقراء •

واذا أضفنا تراث التقية الفاطمي أو السيعي ( التقية بتسديد مع فتح التاء والياء ) لى ذلك اتضح عمق هذا الأسلوب الثاني ، وتقضى التقية أن يكتم المرء ( ذهبه ومذعبه وذهابه ) أى لا يبدى أو لا يظهر أيا منها ، وأسهمت الحركة الديرية المصرية هربا من الاضطهاد البيزنطى في تعميق ذلك أيضا • لذا ، فمسئولية تقدير الضرائب بشكل صحبح مسئولية صعبة في ظل هذه الظروف التاريخية •

<sup>(\*)</sup> مرس ۲۱۷ ـ ۲۱۸ ، حاشیة ۰

#### الماليك المصريون \_ حركات وأنداب

ظل المماليك المصريون لفترة طويلة لا يواجهون أعداء خطرين « أذ أن الفرنجة قد طردوا سنة ١٢٩١ ، ومع مطلع القرن الخامس عشر بعد انسحاب تيمور لنك من الشام لم يعد المغول يشكلون تهديدا أيضا ، فلم يطور الجيش طرقا فنية عسكرية جديدة كما لم يتخذ تكنولوجيات عسكرية جديدة ٠ ذلك أن الماليك رفضوا استخدام الأسلحة النارية وهي التسليم الحديث لذلك الزمان ، معتبرين أنها أسلحة لا تمت للفروسية أو الرجولة أو الاسلام كما لم يكن من المكن استخدام البندقية من فوق صهوة جواد ، وبذلك لم تعد محل تفكير لدى المماليك ، بهذا المعنى ، فالمهارة العسكرية والعبقرية القتالية لدى المماليك قوامها الفروسية ، ونتيجة لذلك مر الجيش المملوكي بفترة طويلة من الركود ولم يضم أراضي جديدة تحت الحكم الملوكي ٠٠٠ ، (\*) • لقد انغلقت العسكرية المملوكية اذن على نفسها ، واقتنعت بأنها في أمان من العدو الخارجي ، لكن كان لابد لها من تصريف طاقاتها بشكل أو بآخر ، فتم تفريغها من المضمون القتالي الحقيقي ، وتحولت التدريبات العسكرية الي ما يشبه الألعاب الرياضية ، واستخدام الصوت كالصبيحات المرعبة وما إلى ذلك ، واللعب بالسيف ، واظهار الحركات البارعة على الأرض أو على ظهور الخيل ، وامتناع المماليك عن اقتناء الأسلحة النارية يرجع في سببه الحقيقي الى عدم ضرورتها لحفظ الأمن الداخلي وفقا لمفهوم ذلك العصر، فالبندقية كانت سلاحا متطورا للمواجهات الخارجية التي أغمض المماليك عيونهم عنها لأكثر من مائة عام • والمتصفح لكتاب ابن زنبل الرمال عن واقعة السلطان الغوري مع السلطان العثماني سليم الأول العثماني ، والذي نشر بعنوان ( آخرة المماليك ) يدرك مفهوم هذا التحليل ، فابن زنبل يحدثنا عن مهارة المماليك في ( الأنداب ) ، وهو مصطلح يوازي ما نسميه ( الحركات ) بالبعد الشعبي للكلمة · وكانت ( أنداب ) المماليك تثعر بالفعل اعجاب العسكر العثمانيين : قفز فوق الحصلان ، ودوران من أسمله ، ولعب بالسيف وتحريك للرمح ، ٠٠٠ الخ لكن عند الحرب الحقيقية كانت النتيجة صفرا سواء في مرج دابق ( الشام ) أو الريدانية ﴿ مصر ) ومما عمق هذا الاتجاه ( الأنداب أو الحركات ) أن طائفة أولاد الناس كانوا لفترة ما لا يلتحقون بالجيش المملوكي ، وانما يتم توجيههم للعمل في مضمار التجارة أو الاشتغال بالعلم ٠٠ الغ ، ولأنهم من بيوتات عسكرية واموا بين حياتهم الجديدة ونوع من التدريبات ( الانداب )

<sup>(\*</sup> القصل الأول ، ص ١٩٠٠

الرياضية المفرغة من معناها العسكرى ، ٠٠ وتوارثت الأجيال هذه الأنداب (الحركات) حتى بعد أن ذبح محمد على عددا منهم فى مذبحة القلعة الشهيرة ١٨١١ ، فقد ظل عدد كبير منهم ومن أولادهم فى الجهاز الادارى ٠٠ لكن هناك شواهد كثيرة تشير الى أن هذا التراث بدأ يتقلص فى مصر الحديثة ، فقد بات واضحا للعيان الاهتمام بالهدف وتحقيقه لا مجرد (الأنداب) أو (الحركات) بصرف النظر عن النتيجة ، وأوضع مثال على هذا حرب أكتوبر ١٩٧٣ ، فقد حققت القيادة المصرية بجيش مصر (الهدف) المحدد سلفا ، وفقا لقدراتها ولم تعبأ بمزيد من (الأنداب) ٠٠ حتى فى مضمار الكرة ، كانت البراعة فى (ترقيص) الخصم واثارة اعجاب المتفرجين بحركات (أنداب) تعمى عن تسجيل الأهداف كان هذا فى جيلى على الأقل ، وأظن أن احراز مصر لنصر عالمى فى عام ١٩٩٨ يعد أيضا علامة على هذا التحول الذى نتحدث عنه ، وهناك اشارات أخرى تدل على هذا التحول الذى نتحدث عنه ، وهناك اشارات أخرى تدل على هذا التحول الذى نتحدث عنه ، وهناك اشارات أخرى

لقد كان تقدم الجيش المملوكي بقيادة قنصوه الغوري نحو الحدود السمامية العثمانية فيما يقول ونتر « بمثابة خطوة غير عادية ، حتى ولو كانت دفاعية فحسب ٠٠ » يريد ونتر أن يقول انها كانت مجرد حملة مظهرية لم تكن تقصد القتال ، ويؤكد هذا الرأى الى حد كبير ابن زنبل الرمال في كتابه الذي أشرنا اليه آنفا ٠ انها كانت مجرد ( أنداب ) أو ( حركات ) ، وكانت العاقبة وخيمة ، وفي التاريخ المعاصر حدث شيء كهذا ، وكانت النتيجة نكسة ٠ لكن الأمور تغيرت تغيرا وئيدا مبتعدة عن التراث المملوكي في هذا الشأن ، والذي ترعرع في فترة السلم الطويلة ، وان كان هذا لا يمنع من بقايا لهذا التراث تبدو واضحة على المستوى الفردي في الشارع المصرى ، فلا بأس أن يندفع صبى بدراجته نحوك فتنزعج حتى اذا أوشك أن يدهمك ، تراه قد تحول بعيدا عنك فجأة بدراجته ، وهو يضحك ٠ انها ( أنداب ) مملوكية ! حركات ٠ وقد يفعل راكب السيارة أو الأوتوبيس الشيء نفسه ٠ أنداب ! أو حركات لها جذورها ، فالتراث الثقافي ينتقل من جيل الى جيل على النحو نفسه حقويها ، فالتراث الثقافي ينتقل من جيل الى جيل على النحو نفسه حقويها ، فالتراث الثقافي ينتقل من جيل الى جيل على النحو نفسه حقويها ، فالتراث الثقافي ينتقل من جيل الى جيل على النحو نفسه حقويها ، فالتراث الثقافي ينتقل من جيل الى جيل على النحو نفسه حقويها ، فالتراث الثقافي ينتقل من جيل الى جيل على النحو نفسه حقويها ، فالتراث الثقافي ينتقل من جيل الى جيل على النحو نفسه حقويها ، فالتراث الثقافي ينتقل من جيل الى جيل على النحو نفسه حقويها ، فالتراث الثقافي ينتقل من جيل الى جيل على النحو نفسه حقويه الأماء كانها و الأمورة و المراحة و المر

ويعيب ابن اياس على الحكم العثماني أنه أبطل المهرجانات الكثرة التي كان يقيمها الماليك « فيعرضون فيها مهاراتهم الفذة في العروض والمهرحانات وفنون القتال » (\*) •

<sup>(\*)</sup> من ٢٥ القصيل الأول •

تقــديم ١٩

ومن الأمور الطريفة أن ونتر استقصى آراء قطاعات بعينها من المجتمع المصرى ـ من خلال الوثائق ، وقال انه من المفيد أن نعرف آراء النساء ، هل كن يفضلن المماليك أم العثمانيين ؟ وانتهى من خلال وثائقه أنهن كن يفضلن أصحاب الأنداب والحركات والمهرجانات ـ أى المماليك ، وإذا تقدم لاحداهن عثمانلى ومملوكي اختارت ـ بلا تردد ـ المملوك (أبو الحركات) .

ورأى النساء \_ فيما يقول ونتر \_ دائما رأى له وزنه ، لذلك ليس غريبا أن نجد الكتائب العثمانية في خاتمة المطاف تصبح أقرب الى الطبيعة المملوكية ، بدلا من أن تؤثر هذه الكتائب النظامية \_ أو التي كانت نظامية في بدايتها \_ في الشخصية المملوكية ، ومن المفهوم أن سلطة الباشا العثماني والانكشارية ظلت تضمحل شيئا فشيئا ، وعندما أتي بونابرت الى مصر واجه \_ في الأساس \_ المماليك .

وقد حاول الفلاح المصرى عندما أتيحت له الفرصة أن يتشبه بالماليك في تكوين عصبة له بالشراء ، لكنه لم يفلح بطبيعة الحال ، وأن ظل هذا أملا عزيزا لديه ، وهو ما أفردنا له فقرة في هذه المقدمة ( الدراسة ) •

لقد حقق النظام المملوكي في بواكيره أهدافه على مستوى الدفاع عن البلاد ضد الغزو الخارجي ، لأنه كان تنظيما عسكريا ذا أهداف عسكرية ، لكنه بعد ذلك ظل (عسكريا) دون هدف (عسكرى) واضح ، فتوجهت طاقاته للجبهة الداخلية ، فارتبط بالحرف والحرفيين ، وسيطر على تشكيلاتهم ، وارتبط بالتجارة والتجار ، فكان من المحال ظهور تاجر كبير بعيدا عن سمطوته ، وتغلغل حتى في الطمرق الصموفية والأوقاف ، ووجه العلماء ( رجال الدين ) وتحكم في نفوذهم ، وكان على وعي كامل بكيفية صناعة شعبية لبعضهم وسلب شعبية آخرين ، كما هو واضح في الفصل الذي كتبه وتتر عن العلماء •

لقد حاولت الدولة العثمانية اسباغ الشرعية على قوى مختلفة في المجتمع المصرى لتوازن بهم قوة الماليك ، لكن التراث المملوكي كان يتغلغل في هذه القوى الجديدة ، فحتى البدو تشبهوا بالمماليك ، ويضرب لنا ونتر مثالا بالهوارة في الصعيد الذي حموا المماليك الآبقين وتزاوجوا معهم •

#### اللحية \_ لحات من تاريخها السياسي والاجتماعي

يحدثنا ونتر أن السلطة العثمانية حرصت في بداية الأمر على عدم الدماج المماليك في الجيش العتماني في مصر والزمتهم بأن يستمروا في لبس الزمت الأحمر المعتاد، لكن هذه السياسة تغيرت بعد ذلك، وصدرت الأوامر بأن يلبسوا كما يلبس الجنود العثمانيون، ولم يكن في ذلك ما يثير المساكل، وانما المسياكن سببتها اللحية، فقد كان الجنود العثمانيون حليقي اللحية، بينما أصر الماليك على الاحتفاظ بلحاهم دوقي احدى المناسبات حين تفقد خاير بك المماليك وهو والى مصر العثماني، يقال انه قص لحية كل مملوك وأعطاها له وقال: يجب عليكم الخضوع للقانون العثماني، فاحلقوا لحاكم ولتكن أكمامكم ضيقة ٢٠٠ » د

ومن السهل أن نتصور أن هذا الاجراء لم يكن يعجب المماليك جنودا أو أولاد ناس ، لأن اطلاق اللحية كان مرتبطا لديهم بمناسبة عزيزة ، فلم يكن الأستاذ أو الأمير يسمح لأى مملوك من مماليكه باطلاق لحيته الا اذا أعتقه ، فطالما كان المملوك في حوزة سيده ، فلابد أن يكون ناعم الخدين فربما يحتاجه سيده في أمور تتطلب نعومة الخدين ، أما وقد سمح له باطلاق لحيته فهذا يعنى أنه أصبح حرا .

وفى البلاد التى ظهرت فيها حركات سلفية قوية فى القرنين التاسع عشر والعشرين كان حلق اللحية بمثابة اعلان للمعارضة ، وكانت السلطة تتعامل بالفعل مع حالقى اللحى كمعارضين ، وتشير الى ادراجهم فى كشوف خاصة تمهيدا لاتخاذ اجراء ما ، وكان بعض الحليقين اذا أحس الواحد منهم بقرب اتخاذ اجراء ما ، أعفى لحيته وتركها تطول لتكون له هند اللزوم \_ شفيعا يكذب التقارير .

ويتخذ غالب أهل الخليج لحية وسطية ، أى غير مكتملة من الجانبين ، وذلك ليتميزوا عن أصحاب اللحى في دول مجاورة ، فاللحية ذات الخواص الخاصة هنا تعبر عن انتماء وطنى .

وانتشرت اللحى بين عدد كبير من المصريين العائدين مؤخرا من شبه الجزيرة العربية ، وكان ذلك في جانب منه الأسباب اقتصادية ، فقد ارتبط في شعورهم \_ أو لا شعورهم \_ الثراء المادى باللحية ، وهذا من قبيل الربط بين أمرين لا صلة بينهما في الواقع .

، تقديم ،

#### منهجان في كتابة التاريخ

سنقارن هنا بين نموذجين من نماذج الكتابه التاريخية ، أحدهما لأستاذ مصرى فاضل أتيح له من المصادر ما لم يتح لغيره ، وثانيهما النموذج الذى قدمه لنا ونتر مؤلف هذا الكتاب ، ولتكون المقارنة ذات دلالة ، لابد من اختيار موضوع واحد تناوله كل منهما فليكن هذا الموضوع هو « العلماء » والمقصود طبعا علماء الأزهر وطلبته •

فنحن نجد المؤرخ المصرى يكتفى بالوصف الظاهرى أو الخارجى ، وسنورد هنا كل ما أورده:

كان علماء الأزهر وطلابه فئة اجتماعية لها مكانة متميزة ، فالأزهر مركز التعليم الاسلامي بمذاهبه المختلفة ، وهو منبع الحياة الفكرية في مصر ، والمركز الأول في العالم الاسلامي الذي له مكانة متميزة ، وكانت أروقته تضم طلابا من مختلف أرجاء العالم الاسلامي ، وكانت السلطات العثمانية والمملوكية تعترف لرجال الأزهر بمكانتهم ، وتعتبرهم زعامة شعبية يخشي جانبها ، وقد أدرك عامة الناس والتجار والحرفيون هذه المكانة وتلك الزعامة ، فكانوا يلجأون الى الأزهر ، كلما اشتد بهم الجال ، فيذكر مصدر معاصر أنه بسبب غش العملة « ضاعت رساميل الخلق ، واشتد الحال على الناس ، وزاد الكرب ، فاجتمع أهل الأسواق ، ودخلوا الجامع الأزهر ، وشكوا أمرهم الى العلماء ، وألزموهم بالركوب الى حضرة الوزير ، في شأن ذلك الأمر ، فركب الشيخ محمد النشرتي ، وركب خلفه جميع العلماء ، وتوجهوا الى الديوان ، وأفهموه على القضية ، وتضرر الناس ، فعقد الباشا الديران ، ووضع الديوان حدا لهذه الأزمة التي ألمت بأهل القاهرة ، وكان ذلك يوم السبت ٤ شهوال ١١١٤ هـ / ٢١ فبراير القاهرة ، وكان ذلك يوم السبت ٤ شهوال ١١١٤ هـ / ٢٠ فبراير

واستمرت معاونة العلماء للعامة واستعمال نفوذهم ، طوال فترة القرن الثامن عشر ، التى اشتعلت بالصراعات المملوكية ، وكثرة تعدى الأمراء المماليك على أموال وأحياء القاهرة ، ففي ربيع الأول ١٢٠٠ هـ/ ١٧٨٦ م ، وقع تعد من حسين بك على أهل الحسينية ، فذهب أهل الحسينية « الى الجامع الأزهر ومعهم طبول ، والتف عليهم جماعة كثيرة من أوباش العامة والجعيدية وبأيديهم نبابيت ومساوق ، وذهبوا الى الشيخ الدردير ، فونسهم وساعدهم وقال لهم أنا معكم ، فخرجوا من نواحى الجامع ، وقفلوا أبوابه وصعد منهم طائفة على أعلى المنارات ،

يصيحون ويضربون بالطبول ، وانتشروا بالأسواق في حالة منكرة وأغلقوا المحوانيت ، وقال لهم الشيخ الدردير ، في غد نجمع أهالى الأطراف والمحارات وبولاق ، ومصر القديمة ، وأركب معكم وننهب بيوتهم كما ينهبون بيوتنا ، ونموت شهداء ، أو ينصرنا الله عليهم ، فلما كان بعد المغرب حضر سليم أغا مستحفظات ، ومحمد كتخدا أرنؤود الجلفى كتخدا ابراهيم بك وجلسوا في الغورية ، ثم ذهبوا الى الشيخ المددير وتكلموا معه من تضاعف الحال ، وقالوا للشيخ اكتب لنا قائمة بالمنهوبات ، ونأتى بها من محل ما تكون ، واتفقوا على ذلك ، وقرأوا الفاتحة وانصرفوا » •

هكذا استطاع شيخ من شيوخ الأزهر أن يضع حدا لصلف المماليك وطغيانهم واستطاع أن يجبرهم أن يردوا ما نهبه حسين بك ورجاله من أهل حى الحسينية والأمثلة كثيرة على وقوف علماء الأزهر في وجه أي ظلم أو عدوان كان يحدث على السكان ، وأصبح علماء الأزهر خلال العصر العثماني ، القوة التي تمثل الرأى العام ، وتطالب برفع المظالم عنهم ، بطيب قلب وانشراح صدر ، وأصبحت لهم مكانتهم الاجتماعية المتميزة التي يجلها العامة ، ويوقرها الحكام ، وأصبحوا شريحة ذات مكانة من شرائع مجتمع القاهرة ،

فالمعانى الأساسية في النص لا تخرج عما يلي:

- \_ الأزهر كانت له مكانة كبيرة ٠
- کان یضم طلابا من جنسیات مختلفة
- \_ معاونة العلماء للعامة ٠ ( وأمثلة على ذلك ) ٠

ولنقارن هذه الطريقة في التناول التاريخي بما يطالعه القارى، في كتاب ونتر هذا عن الأزهر وعلمائه اذ نفهم ما يلي :

- « من الأمور التى لها دلالتها أنه لم يوجد واحد قط من مشايخ الأزهر فى القرن الثامن عشر ( بل والتاسع عشر ) من مواليد القاهرة ، بل كانوا جميعا من قرى مصر » اذن لقد كان الأزهر نافذة أطل من خلالها أهل البلاد الأصليون ( الفلاحون ) على الحياة العامة ، أو ظهروا من خلالها على سطح التاريخ ، وكان من الطبيعى - رغم كونهم علماء - أن ينظر اليهم - أحيانا - الانكشارية ( المستحفظان ) أو العربان أو التفكجية أو الجركس ٠٠ الخ كعنصر مختلف لا يحول بينهم وبين احتقارهم سوى

تقسديم ٢٣

العذم الديني ٠٠ وكان من الطبيعي أيضًا أن يحس بعض علماء الأزهر ( الفلاحين ) بشيء من الدونية أمام العناصر الأخرى التي أشرنا اليها آنفا ، ولم يحل بين نمو هذا المنحى الدوني أيضا سوى العلم الديني الذي يحملونه · يقول ونتر : « فبعض العلماء كانوا يخجلون من أصولهم الريفية ويحاولون اخفاءها ، ومن ناحية أخرى حافظ الآخرون على صلاتهم بقراهم مدى الحياة ( بلدياتهم ) حتى بعد أن تكون أسماؤهم قد لمعت في العاصمة ، وكانوا يسافرون الى قراهم مرة أو مرتين في العام ويصدرون الفتاوي للقرويين ويبرمون عقود الزواج ويفضون المنازعات ٠٠ الخ ٠٠ » فكلمة الأزهريين اذن مرادفة \_ الى حد ما \_ للفلاحين ، وعندما نقول قام طلبة الأزهر وعلماؤه بكذا أو بكذا فكأنما نقول قام الفلاحون أو أولاد الفلاحين بكذا وكذا ٠٠ ومعنى هذا أن الأزهر الشريف رغم أنه قد دخله بعد ذلك عدد من أهل المدن من أصول أولاد الناس ، ومن المغاربة وغيرهم يمثل في حقيقة الأمر التراث الفلاحي، وربما ظل الأمر كذلك الى حد ما حتى الآن ، وربما أيضا يفسر لنا هذا العلاقة الحميمة بين الكنيسة القبطية والأزهر ، فكلاهما من عناصر فلاحية ، انها نتيجة منطقية وحقيقه تاريخية اذن ألا نجد أزهريا واحدا متورطا في عمليات الارهاب التي استهدفت أقباط مصر ، كما أن الاتجاه الغالب في الأزهر هو محاولة تطوير الطرق الصوفية وتخليصها من البدع التي تخالف الدين صراحة ، لا مواجهتها وتحديها • بل لقد كان أحد مشايخ الأزهر في الفترة الأخيرة صوفيا ، وكان له لحية كريمة ذات شعبتين ، وكان في طريقة دعوته ومظهره العام وتركيزه على الكرامــات والمعجزات لا يختلف عن أى بابا من باباوات الكنسة القبطية •

\_ ويستعرض ونتر الأعراق التي كانت موجودة في الأزهر من خلال الأروقة ، رواق الأتراك ، رواق المغاربة ، رواق الصعايدة ٠٠ الخ وهذا أمر معتاد كما يشير الى الخلافات والنزاعات العرقية ، وهذا أمر مفهوم ، لكنه يضيف الى ذلك بعدا جديدا عميقا وهو أن المذهب الشافعي ( مذهب الفلاحين خاصة ) كان له السيادة ، وأن صراعا بدأ ينشب بشكل صارخ بين الشافعية ، والأحناف ، واعتبر ذلك تعبيرا عن الوطنية المصرية بشكل مبكر ، لكنه يعود فيورد وقائع تاريخية تؤكد أن النزعة الى دولة الاسلام تغلبت في النهاية على الوطنية بمفهومها الوطني ( المصرية ) ٠٠ ولنورد أفكاره المعبرة عن هذا هنا :

« وقد أخبر الشيخ العريشي ابراهيم بك شيخ البلد أن الشيخ الدمنهوري ـ شيخ الأزهر ـ رشحه وهو في فراش مرضه نائبا له ، ونال

العريشي تأييد الأمراء والشبيخ السادات من زعماء الصوفية ، فعينه الأمراء شيخا للأزهر (أي عينوا العريشي الحنفي مذهب )، فأغضب تعيين العريشي مؤسسة الأزهر الني يسيطر عليها الشافعية الذين اعتبروه مغامرا غريبا ، وقال العلماء أن منصب شيخ الأزهر حق للشافعية وليس من حق حنفي أن يطالب به ، ٠٠ وأرســـل الشـــافعية بزعامة محمد ابن الجوهري ، وهو شيخ وقور مستقل شكوى لابراهيم ومراد الحاكمين مطالبين بتعيين الشبيخ أحمد العروسي الشافعي بدلا من العريشي ٠ الا أن البكوات الذين كانوا عادة يترددون في أن يساقوا الى خلافات العلماء . اعتبروا الشكوى تحديا لسلطتهم ، فقال ابراهيم بك : من المستحيل أن يغبر الصغار ما فعله الكبار ، واعتبر أن الاعتراض على تعيين حنفي شبيخا للأزهر شيء غير منصف وغير اسلامي وقال : أليس الأحناف مسلمين ؟ أليس هذا هو أقلم مذهب ؟ وأليس الأمراء والقساضي بأحناف ؟ أليس السلطان نفسه حنفيا ؟ • • وبدت حجة ابراهيم بك معقولة ومنصفة • • ويجب أن نكرر أن الطبقة الحاكمة سمواء من العثمانيين أو المماليك لم تفرض أبدا مرشحا من مذهبها على الأزهر ، • ويستطرد ونتر ذاكرا ما يفيد أن المذهب الشافعي ارتبط كثرا بأهل البلاد الأصليين ، وبذوي الأصول الفلاحية أو القروية على نحو خاص فيواصل قائلا: « وذهب العلماء الى ضريح الامام الشافعي ليلة الجمعة وقضوا الليلة هناك ٠ ان مثل هذه الزيارة المنظمة الى ضريع الولى وصلت الى حد المظاهرة بين علماء الشنافعية ومؤيديهم من غير العلماء ٠٠ وكان المتحدث عن العلماء هو الشيخ محمد بن الجوهري ٠٠ الذي كان يعظى باحترام الأمراء لأنه على النقيض من غيره من العلماء لم يسمع إلى صحبتهم ولم يطمع في هباتهم ٠٠ أخبر الشبيخ الجوهري مراد بك « باسم الامام الشافعي سيد البلاد ٠٠٠ ، ٠

الشيء الطريف أن المصادر التي رجع اليها ونتر هي نفسها التي رجع لها غيره ممن اكتفوا ، بالوصف الظاهرى وهو الاتجاه السائد لدى المؤرخين المجامعيين المصريين ، وهو اتجاه مطلوب ولا أحد يقلل من شأنه لكنه اتجاه وثائقي أو أثرى وليس هو التاريخ ، وانما تبدأ من عنده مهمة المؤرخ ، ولا تنتهى اليه .

\_ وكما حدثنا ونتر عن أبعاد المذهب الشافعي ، وأبعاد المذهب الحنفى الذى كان ينظر اليه كمذهب للحكام ( الترك والمماليك ) ، يحدثنا أيضا عن ارتباط المذهب المالكي بأهل المغرب في مصر ، ونفهم أن كثيرين من المغاربة كانوا قد أصبحوا من سكان الريف المصرى الى جانب من سكن

منهم في القاهرة ، بالاضافة للبدو المغاربة ( العربان ) في الصحراء الغربية وفي ضواحي القاهرة أيضا ، وكان بعض شيوخ الأزهر الأوائل فلاحين مستقرين ( من أصول مغربية ) قدموا من ريف مصر والتحقوا بالأزهر و لكن بمرور الوقت كانت السيادة العددية للشافعية خاصة منذ أصبيح الشيخ العروسي شيخا للأزهر بلا منازع ، وهذا يعني سيادة العناصر الفلاحية أو الريفية من القبط المسلمين ٠٠ وفي ظل هذه المعلومات نفهم أن الجبرتي رغم عدم احترامه للشيخ الشرقاوي ( ت ١٨١٢ م ) لأمور أوردها ، ذكر أنه \_ أي الشيخ الشرقاوي \_ كان يدافع عن حقوق الفلاحين ضيحة غبن الأمراء ، لكن دفاعه على أية حال كان دفاعا هادنا أو لنقل شافعيا و

ويذكر ونتر أن المغاربة في الأزهر ( وكذلك الشوام ) كانوا يتسمون بالعدوانية الشديدة ولم يكونوا مسالمين كالشافعية ، فقد منع بعض المغاربة الشبيخ العروسي شبيخ الأزهر من دخول المسجد واحتجزوه للمطالبة بمخصصاتهم • وفي سنة ١٧٧٢ ، طالب المغاربة بأملاك وقف فقام نزاع بينهم وبين يوسف بك ، فوقف الشيخ دردير الزعيم المالكي الشهير بتصلب الرأى الى جانب المغاربة ضه بوسف بك ( مالكي في هذه الفترة تعني أنه غالبًا مغربي ) وحدث صدام قتل فيه بعض المغاربة وجرح آخرون ، وتدخل اسماعيل بك لانهاء النزاع ٠٠٠ والحقيقة أن الدكتور عبد الرحيم عبد الرحمن عبد الرحيم (\*) يعطينا صورة وثائقية لسطوة العنصر المغربي وأماكن تمركزهم على الخريطة المصرية ( الفيوم ، امبابة ، بعض مناطق الوادي ٠٠٠ الغ ) ، وهو يورد لنا هذه المرة تحليلا رائعا يفسر سبب تمرد المغاربة المصريين ( أي المصريين من أصل مغربي ) في عهد الدولة العثمانية بينما لم يتمردوا على هذا النحو العنيف في عهد الحكم المملوكي المباشر ، وهو بذلك يقدم لنا دليلا قويا على الدور الحضاري المهم اللذي حاولت الدولة العثمانية أن تلعبه في تنظيم ولاياتها ، لكنها لم تستمر فيه للنهاية وتركت النظم المحلية تتصرف في أمور البلاد الداخلية ووحهت همها للقوى الخارجية •

« سار العثمانيون ، بعد بسط نفوذهم على البلاد العربية ، على سياسة كان اطارها العام قائما على عدم تعقيد الأمور ، طالما ظلت هذه البلاد تقدم الخزينة المطلوبة منها سينويا ، وجريا على هذه السياسة

 <sup>(★)</sup> في كتابه غصول من تاريخ مصر الاقتصادي والاجتماعي في العصر العثماني ،
 ص ٣٥١ ٠

فان العثمانيين ، لم يحاولوا طوال فترة حكمهم ، وضع عوائق أمام انتقال الأفراد من بلد عربى الى آخر ، ولم تعرف البلدان العربيه ، التي خضعت للحكم العثماني ، الحدود السياسية ، بالمعنى المعروف لنا الآن ، ولذا فان كثيرًا من الأفراد كانوا ينتقلون من بلد عربي الى آخر ، ويشتغلون في البلد الذي ينتقلون اليه بالمهنه التي يريدونها ويرغبون فيها ، ما دامت قدراتهم الفنية تمكنهم من الاشتغال بهذه المهنة • وقد أتاحت هذه السياسة الفرصة لكثير من المغاربة ، أن يستقروا في مصر ، وان كان استقرار بعض المغاربة في مصر سابقا للوجود العثماني في البلدان العربية ، ولكن الوجود المغربي ازداد في بلدان المشرق العربي في العصر العثماني بصورة عامة وفي مصر بصورة خاصة لأسباب كثيرة ، سوف تبرزها هذه الدراسة في حينها ، هذا بالاضافة الى وجود بعض قبائل العربان المغاربة التي أتت الي مصر في فترات مختلفة ، وكانت تتجول في ريف مصر وقراه ، حتى أصبحت تشكل قوة تخشاها السلطة وتعمل على محاربتها ، كما سنرى فيما بعد ، وقد أتاح لها نظام الحكم العثماني أن تلعب دورا بارزا في أحداث تاريخ مصر في تلك الفترة ، في مختلف جوانب السياسية والاقتصادية والثقافية والاجتماعية ، وهذا ما سوف تحاول هذه العراسة أن تبرزه ٠

#### أولا: دور المغاربة في الحياة السياسية المعربة

سبقت الاشارة الى أن استقرار المغاربة فى مصر ، كان سابقا للفتح العثمانى ، ويتضح من أقوال المصادر المعاصرة أنه كان لهم تأثيرهم ومكانتهم فى داخل المجتمع المصرى ، وقد شاركوا فى محاولة صد العثمانيين عن مصر ، حيث يذكر مصدر معاصر أن التجريدة التى أعدها السلطان طومان باى لملاقاة السلطان سليم ، كان يتقدمها نحو مائتين من الرماة والتركمان والمغاربة ، ولذا فان السلطان سليم لم يستطع أن يتناسى المغاربة حينما أراد تسفير بعض الفئات من مصر الى استانبول ، فكان من بين الفئات التى وقع عليها اختياره « أعيان تجار المغاربة » ومن الذين سافروا من تجار المغاربة « الشيخ سالم ، وسعيد التاجورى ، وسعيد اللبدى وأبو سعيدة وآخرون » ويستفاد من هذه الأقوال صراحة ، مشاركة المغاربة فى أحداث الحياة السياسية فقد وقفوا يدافعون عن مصر ، وتعرض التجار المغاربة ـ وكان انتجار فى ذلك العصر يلعبون دورا بارزا فى الحياة السياسية ـ الى ما تعرض له غيرهم من طوائف المجتمع المصرى ، على يد السياسية ـ الى ما تعرض له غيرهم من طوائف المجتمع المصرى ، على يد السياسية المعرانية فى بداية الحياة السياسية المصرية فى العور

تقديم ۲۷

العثماني يبرز بصورة واضحة فيما قامت به قبائل العربان المغاربة التي كانت تنتشر في أرجاء البلاد شمالها وجنوبها ، وبصورة خاصة منذ القرن السابع عشر حينما بدأ النفوذ العثماني يصاب بشيء من الضعف ، نتيجة لبروز العنصر المملوكي على مسرح الحياة السياسية المصرية ، واستئثار الأمراء المماليك بمعظم المناصب الادارية ، وبسط نفوذهم على الحامية العثمانية ذاتها ، منذ ذلك الوقت ازداد نفوذ عربان المغاربة في مصر ، وقاموا بكثير من الأعمال السلبية التي سببت ازعاجا لسلطات القاهرة ، فتذكر المصـــادر المعاصرة أن أحمد باشا والي مصر في عام ١١٠١ هـ / ١٦٨٩ م ، جرد حملتين على رأس كل منهما صنحق احداهما الى البحرة في الدلتا ، والأخرى الى البهنسا بالصعيد ، لمحاربة عربان ابن وافي المغاربة ، ويبدو من أقوال هذه المصادر ان هاتين الحملتين رغم ما بذلتاه من جهود لكسر شوكة هؤلاء العربان ، فانهما لم تستطيعا تحقيق الهدف المراد منهما ، لذا فاننا نجد الباشا يرسل خلفهما قبوة ضبخمة أخرى تتضم ضخامتها مما تذكره المصادر من انه كان على رأسها « اسماعيل بيك وجميع الكشاف وكتخدا الباشك ، وأغوات البلكات ، وكتخدا الجاويشية ، وبعض اختيارية وحاربوا ابن وافي وعربانه مرارا ، ثم وقعت بينهم وقعة كبيرة فهزم فيها الأحزاب ، وولوا منهزمين نحو الغرق ، ، ويبدو أن هذه الجهود الحربية التي بذلتها سلطات القاهرة ، لم تستطع القضاء على نفوذ العربان المغاربة وعبثهم بالحياة في ريف مصر ، مما سبب كثيرًا من الاضطراب للسلطة في القاهرة ، حتى وصل أمر عصيان عربان المغاربة للسلطة السياسية في مصر ، إلى السلطات السياسية العليا في استانبول ، فاضــطرت سلطاتها في ۱۱۱۰ هـ/۱٦٩٩ م ، أن تصدر مرسوما الى حسين باشا واليها في القاهرة بأن يعمل جادا في القضاء على « عبد الله بن وافي » المغربي بجهة قبلي ، ومن معه من العربان وإجلائهم عن البلاد ، وتنفيذا لهذا الأمر جمع حسين باشا الأمراء والأغوات ، وناقشيهم في أمر عربان المغاربة ، وأعمالهم التي باتت تحرك سلطات الدولة العثمانية في استانبول ، فاتفق رأى هـذا الجمع على « اخراج تجريدة ، وأميرها أيواظ بيك ، وصحبته الف نفر من الوجاقات ، ، ويبدو أن مقاومة عربان ابن وافي وأنصاره لهذه التجريدة كانت عنيفة ، مما اضطر أيواظ بيك أن « يطلب المدد لكثرة جموع العربان ، فعمل الباشا ديوانا ، واتخذا قرارا بارسـال نجدة مكونة من خمسة من الأمراء الصناجق ، وأغوات الاسباهية النلائة وأتباعهم وأنفارهم ، فتهيئوا للسفر ، ونزلوا الجيزة ، وأقاموا أياما ثم ورد لهم الخبر بأن أيواظ بيك يحارب مع العربان وهزمهم ، وفروا الى الوجه البحرى من طريق الجبل ورجع الأمراء الى مصر » •

« ٠٠٠ ومع كل هذه المطاردات المتصلة ضد عربان المغاربة ، فانهم لم يستكينوا لسلطات القاهرة السياسية ، بل ظلوا يسببون لها الازعاج ، وعدم الاستقرار ، بصورة مستمرة ، وهذا ما لم يحدث منهم في العصر المملوكي ، مما يدعو الى التساؤل ، ما الدوافع التي دفعتهم للقيام بمثل هذه الأعمال ضد السلطات العثمانية \_ المملوكية في الفترة موضيوع البحث ربما كانت الاجابة عن هذا التساؤل ترجم الى أن هذه السلطات حاولت منذ بدء عهدها أن تضع حجرا على حركة العربان عموما والحد من امتيازاتهم التي حصلوا عليها في ريف مصر ، حيث نجد أن قانون نامه مصر ، الذي صدر في عهد السلطان سليمان بن سليم تضمن فصلا عن أحوال العربان يشمل المواد ١٥، ١٦، ١٧، ١٨، ١٩، من مواد هذا القانون هي في مضمونها عبارة عن قيود والتزامات على العربان وشيوخهم ، ونص انه يجب على الكشاف « ان يوقعوا عليهم الجزاء دون خوف بعد الرجوع الى أمار الأمراء وناظر الأموال ، وهذا الأسلوب لم يالفه العربان من قبل في العهد المملوكي هذا بالاضافة الى أن نظام ادارة الأراضي الزراعية الذي سار عليه العثمانيون ـ سواء كان نظام المقاطعات ، أو ما عرف بنظام الأمانات ، أو نظام الالتزام ـ مكن الأمراء المماليك ورجال المحامية العثمانية من معظم الأراضي المصرية ، وأوجد حجرا على معظم المتيازات العربان ، مما جعل العربان عموما بمن فيهم عربان المغاربة يقفون موقف المقاومة من سلطات القاهرة ، ويشاركون في كل الحركات المضادة لها ، والهادفة الى اضعافها ، ٠

ونظرا لشدة بأس البدو المغاربة كان البكوات المماليك يستعينون بهم فى كثير من الأحياء بدلا من مقاومتهم ، مخالفين بذلك أوامر الباب العالى ، وانتهى الأمر بما يشبه التحالف بين البكوات والبدو فى حالات كثيرة ؛ مما يفسر ما لعبه هؤلاء المغاربة البدو فى الحياة الاقتصادية بعد ذلك كما يتضح من هذا التقرير للمؤلف نفسه :

« ان الدور الذي لعبه المغاربة في الحياة الاقتصادية في مصر في العصر العثماني ، لا يقل أهمية عن دورهم في الحياة السياسية ، وان تميز بأنه كان دورا ايجابيا وذا فاعلية ، نتيجة للنفع الاقتصادي الذي عاد على المجتمع المصرى من وراء هذا النشاط الاقتصادي عن طريق نشاط

تقديم ٢٩

المغاربة التجاري داخل مصر أو نتيجة للمتاجرة بين مصر وبلاد المغرب العربي ٠٠٠٠ ووثائق العصر التي لا يمكن حصرها في مثل هذه الدراسة تزخر بالأسانيد التي تثبت فاعلية هذا الدور وأثره على الحياة الاقتصادية المصرية ( ٣٠ مكرر ) ، فقد اشتغل المغاربة بالمتاجرة في جميع أنواع السلم التي كانت رائجة ، وتمثل عصب الاقتصاد في ذلك العصر ، وبخاصة تجارة عصر الزيوت ، حتى ان المتتبع للوثائق الخاصة بالتجار الذين كانوا يمارسون نشاطهم بوكالة الزيت ببولاق ، يكاد يجزم بأن هذه التجارة كانت حكرا على المغاربة فقلما يعثر على تاجر يعمل بهذه التجارة غير مغربي ، وبخاصة أهل تونس وطرابلس الغرب ، وربما كان تعليل هذه الظاهرة يعود لجودة نمو أشجار الزيتون ببلاد المغرب العربي، وعلى وجه الخصوص تونس التي أصبحت تعرف لدى الشعب المصرى عامة باسم « تونس الخضراء » ، وأيضا فان اشتغال المغاربة بتجارة البن يدل على ضخامة الثروة التي تكونت لدى معظمهم ، لأن هذه التجارة في تلك الفترة كانت من التجارات المربحة ، وكان الذين يعملون بها من أصحاب رؤوس الأموال الضخمة لما تحتاجه من عمليات استراد وايجاد وكلاء لهم في موانيء البحر الأحمر ، وبخاصة ميناءًا مخا وجدة ، •



ولا شك أن الأخ ابراهيم محمد ابراهيم قد بذل جهدا طيبا في نقل هذا الكتاب الى العربية ، وأدى به حرصه على دقة المعنى الى التسامع قليلا في جمال الأسلوب ، فالمؤلف قد أكثر من الجمل الاعتراضية ، وكانت جمله في غالبها طويلة مركبة ، لكن الأخ ابراهيم ظل يدق النص دقا وئيدا حتى فك مغاليقه ، كما اجتاز بنجاح عقبة مصطلحات العصر فأتى كتابه مقبولا نرجو أن يحقق غرضه ، فقد أطال ابراهيم الدق حتى أخرجه سويا ، فالرجل اذن دقاق \_ بتشديد القاف وفتحها ، نرجو أن يمد المكتبة العربية بمزيد من الترجمات ،

وعلى الله قصد السبيل •

د عبد الرحمن عبد الله الشيخ

مقالمة ٢١

بالنسبة للفترة المملوكية اذا ما قورنت بالفترة العثمانية ومع ذلك ، تعد دراسة تاريخ مصر العثمانية مهمة مثيرة للتحدى • فبالنسبة لهذه القرون الثلاثة ، لدينا مصادر أرشيفية تركية وعربية وأوربية ( فرنسية بصفة رئيسية ) \_ ومثل هذه المصادر \_ غائبة كلية تقريبا \_ بالنسبة لزمن المماليك •

ان روايات الرحلات التى تصف مصر العثمانية والتى كتبها رحالة أتراك وأوربيون وآخرون من شمال أفريقية تتفوق من حيث الكم والكيف على ما يوجد عن السلطنة المملوكية ٠

وتعتبر دراسة التاريخ الاجتماعي لمصر العثمانية دراسة جذابة من وجهة نظر أخرى • اذ افتتن المؤرخون بتفرد الظاهرة المملوكية • لقد كانت هذه الظاهرة غير انسانية من بعض النواحي ( مثلا كان المماليك يحرمون من فرصة توريث ممتلكاتهم وامتيازاتهم لأبنائهم ) ، غير أن هذه الظاهرة زودت الاسلام بقوة عسكرية رائعة ونظام سياسي راق • فكان النظام الاجتماعي في الدولة المملوكية صارما وقائما على بناء هرمي • غير أن المجتمع المصرى تحت الحكم العثماني كان أكثر مرونة (\*) : اذ صارت الخطوط الحادة التي تفصل النخبة المملوكية عن شرائح المجتمع الأخرى ، خاصة داخل الجيش أقل تميزا •

وابتداء من أواخر القرن السادس عشر ، حين ضعفت قبضة اسطنبول على الولاية (مصر) ، يستطيع المرء أن يتكلم عن وجود حراك اجتماعى أكثر وضوحا : فقد ظهرت فى الصدارة عناصر اجتماعية محلية مثل العرب البدو ، وعلماء الدين والصوفية ، والأشراف محققين نفوذا وسلطة الى درجة لم يكن من المكن حدوثها تحت حكم السلاطين المماليك • لذا ، فان

<sup>(★)</sup> تحليل في منتهى الخطورة ، ولا نتفق معه الملاقا ، وان كان المقصود بصرامة النظام العسكرى الملوكى انه حقق بعض الانتصارات العسكرية ، ففي ظل الدولة العثمانية ـ وكان جانب كبير من نظمها ذا طابع مملوكى ايضا ـ تم فتح شرق اوربا كله ، بالاضافة لمناطق اخرى • وقد تعرضنا لهذه النقطة بالتفصيل في المقدمة التي كتبناها لهذا الكتاب ـ ( المراجع ) •

البنى الاجتماعية الصارمة ترود مؤرخى مصر العثمانية باطار ملائم للمقارنة (\*) •

كما سبق أن قلنا ، كانت مصر العثمانية ، مجالا للدراسة طال المحاله • وبدأ الاهتمام به ينمو مع التقدم الهاثل الحديث الذى أحدثنه الدراسات العثمانية بصفة عامة • ذلك أن الاستخدام الموسع للمحفوظات العثمانية ابتدأ بدراسات عن مصر العثمانية قام بها ستانفورد ج • شو Stanford J. Shaw

يجب دراسة مصر بين القرنين السادس عشر والسابع عشر ( وفي القرن الثامن عشر أيضا ) من حيث خلفيتها العثمانية ، آخذين في الاعتبار ، الملامح الخاصة للتاريخ والمجتمع المصرى •

وليست القرون الثلاثة للحكم العثماني في مصر، أيضا موثقة بدرجة واحدة توثيقا جيدا ولم يكتب عنها ما يكفي من الحوليات: فهناك الكثير مما يعرف عن الماثتي سنة السابقة وفبالنسبة للقرن الشأمن عشر، توجد عدة دراسات أساسية: منها عمل أو ريمون Raymond عن القاهرة، ومقالات دو أيلون Ayalon التي يقارن فيها بين المجتمع العسكري المملوكي في ظل الدولة العثمانية بنفس المجتمع تحت حكم السلاطين المماليك وكتاب ب جران Gran عن الحياة الاجتماعية والفكرية، ودراسة كريسيليوس Crecelius عن عهدي على بك الكبير، ومحمد بك أبو الدهب وهذان الحاكمان من الحكام المماليك البارزين، وكذلك دراسة عبد الرحم عبد الرحمن عن الريف والبارزين، وكذلك دراسة عبد الرحم عبد الرحمن عن الريف

وهناك حاجة الى القيام بمزيد من الدراسة للقرنين السادس عشر والسابع عشر، رغم أن ب م مولت P. M. Holt قد درس النخبة العسكرية في القرن السابع عشر كما وصف ج م النحال النظام القضائي •

وآمل في أن يسهم الكتاب الحالى في البحث في التاريخ الاجتماعي للصر العثمانية ، عن طريق تقديم ما توصيلت اليه من خيلال المحفوظات

 <sup>(★)</sup> والعبارة أيضا تعنى أن البنى الاجتماعية العثمانية هى \_ الى حد ما \_ بنى مملوكية ، فالفارق في الدرجة وليس في النوع \_ ( المراجع ) .

مقــدمة

والحوليات وغير ذلك من المصادر ، واثقا في أنه سيكون من المفهوم أن كتابتي عن الفترة المتأخرة تعتمد على الأسس الصلبة التي وضعها دارسون آخرون ، بينما في الفترة المبكرة ، كانت هناك حاجة كبيرة الى التنقيب عن الأصداف قبل أن تظهر الخطوط العريضة لتاريخ مصر الاجتماعي بصورة أوضح .

وتحاول هذه الدراسة أن تتتبع تطور التكوينات الاجتماعية الأساسية عبر تلك الفترة ، وذلك بوصف التغيرات وتفسيرها • واني على علم تام بمزالق هذا المنهج ٠ ذلك أن الفترة الزمنية التي يغطيها هذا الكتاب من الطول بحيث تقتل الموضوع أو تستنفده • والمعلومات المتاحة في غالب الأحيان نادرة ، وغير كاملة ، بل وأحيانا مشتتة وغير مترابطة · ولقـــد حددت طبيعة المعلومات والمصادر، الطريقة التي تم بها تناول كل مبحث • وتعد الوثائق الأرشيفية هي المصادر الرئيسية بالنسبة لبعض التكوينات الاجتماعية مثل الجيش والعسرب والبسدو واليهود • ومن ناحية أخرى ، كان من الضروري الاعتماد فقط تقريبا على الحوليات وكتب التراجم لمثل تلك المباحث التي تتناول العلماء والصوفية والأشراف • أن الوضع المثالي ـ الذي تكمل فيه الوثائق الرسمية ، والحوليات وحكايات الرحلات سردنا التاريخي ـ لا يظهـ كثرا بكل أسف • فمعظـ المحفوظات في اسطنبول . وهذه بها نقاط القوة ، وكذلك نقاط الضعف التي توجد في الوثائق الرسمية التي تصدرها ادارة مركزية مسئولة عن احدى الولايات • وكذلك الحوليات التي قام مصريون بكتابتها باللغة العربية أو التركية فانها تمثل النظرة المحلية للأحداث والثمخصيات •

لم أتمكن من تخصيص فصل منفصل للطبقة الاجتماعية التي تشكل غالبية سكان مصر في الفترة العثمانية ، وأعنى بها طبقة الفلاحين • ذلك أن تناول هذا الموضوع بأى قدر عادل كان سيتطلب المزيد من المعلومات اكثر مما هو متاح لدى في الوقت الحاضر •

#### الفصيل الأول

#### خلفية تاريغية

#### السلطنة المملوكية ( ١٢٥٠ - ١٥١٧ )

بعد فترة طويلة من الانحدار والسلبية تحت حكم الخلفاء الفاطميين الأواخر ، أصبحت مصر ، مرة أخـــرى ، مركزا لدولة قوية يحكمهـــا صلاح الدين وخلفاؤه من الأيوبيين ( ١١٧١ ــ ١٢٥٠ ) .

وتجمعت حول مصر امارات الشام والعراق التي يحكم كلا منها حاكم, من الأسرة الأيوبية ، وكان هؤلاء الحكام يعترفون عادة بحاكم مصر باعتباره سلطانا عليهم لما لمصر من موارد اقتصادية ووضع جيوبوليتيكي مهم •

وكان الصليبيون يتحرشون بالدولة الأيوبية ، وكانوا ما يزالون يتشبثون بعناد بسواحل الشام وفلسطين كما كان يأتيهم ، من آن لآخر ، دعم من الخارج بالرغم مما اعتراهم من الضعف الشديد بسبب الهزيمة الساحقة التى ألحقتها بهم قوات صلاح الدين في حطين بفلسطين عام ١١٨٧ م .

وحين أدرك المسيحيون أن الجهود يجب أن توجه نحو مصر وليس الشام، قاموا بشن هجومين كبيرين ضد مصر ( ١٢١٩ ـ ١٢٤٩) وفشل. هذان الهجومان، غير أن هزيمة الصليبيين لم تكن أمرا سهلا

فقد أدى موت الملك الصالح نجم الدين أيوب آخر السلاطين الأيوبيين المهمين أثناء المعركة مع لويس التاسع الى حدوث أزمة في الدولة •

وبعد أن استولى الفرنجة على ميناء دمياط في ١٢٤٩ ، توجهوا نحو المنصورة ، التي تقع على بعد خمسين ميلا الى الجنوب ، حيث هزمهم المسلمون بالاعتماد على قوات الملك الصالح التي تسمى الماليك البحرية ، ( فبراير ١٢٥٠ ) ، فمهد هذا النصر الطريق أمام المماليك لاغتصاب السلطة وانشاء سلطنتهم ، التي دامت قرنين ونصف قرن .

ولقد كانت دولة الماليك كيانا سياسيا فريدا من نوعه (١) فلم تكن بصفة عامة تحت حكم احدى الأسر الحاكمة ، وانها تحت حكم اقلية من الجند ، أو المماليك ، أو العبيد العسكر الذين نالوا حريتهم · وكان المماليك عبيدا بيض البشرة تم شراؤهم وتربيتهم ثم تدريبهم كصفوة عسكرية · ولقد ولدوا خارج نطاق سلطان الاسلام ، عادة في سهول أوراسيا الشاسعة شمال بلاد الاسلام أو في القوقاز لوالدين غير مسلمين يفضل أن يكونوا من سلالة تركية ، وكانوا يستجلبون وهم ما يزالون صبية ، أو مراهقين عن طريق النخاسين ( تجار الرقيق ) · وكان نظام استخدام الرقيق للأغراض العسكرية يمارس منذ أزمنة مبكرة في العصر الاسلامي ، وتوطدت أركانه أثناء حكم الخليفة العباسي المعتصم ( ٨٣٢ ـ الاسلامي ، ثم انتشر في جميع أنحاء أرض الاسلام ·

ولقد اشترى الملك الصالح الماليك بأعداد كبيرة ، وهي سياسة مهدت لاستيلاء الماليك على الدولة بشكل نهائي وكانت ظاهرة جلوس العبيد السابقين في أماكن سادتهم غير مسبوقة ؛ لذا كان وضعهم غير مقنن شرعا و اذ كانوا في حاجة الى اضفاء الشرعية على حكمهم وأن يزيلوا بقايا الأيوبيين وسنحت لهم الفرصة حين دحروا المغول الذين كانوا يبدون في حالة من المنعة في عين جالوت ، بفلسطين ( ١٢٦٠) ثم أحضر ببدون في حالة من المنعة في عين جالوت ، بفلسطين ( ١٢٦٠) ثم أحضر المخلفاء العباسيين ببغداد ، بعد أن محيت هذه الأسرة تقريبا أثناء احتلال المغول المدمر لمدينة بغداد ، في ١٢٥٨ ، وبذلك أضفى على حكمه هالة الشرعية و

لقد كان بيبرس ، مؤسس السلطنة المملوكية حاكما قديرا وفريدا الى جانب كونه قائدا عسكريا · اذ حول مصر والشام والحجاز الى وحدة

مترابطة وأكثر قوة · وفيما بعد ، وضع هذا النظام حدا لوجود الفرنجة في الشرق ، ورد المغول الى ما وراء نهر الفرات ·

وتحت حماية الفرسان المماليك المهرة ، شيدت السلطنة الجديدة حياة اجتماعية دينية قائمة على مبادىء المذهب السنى المحافظ وبذلك استمرت في سياسة الأيوبيين الدينية • فرعت العلم وقامت بحماية قافلة الحجيج السينوية الى مكة والمدينة كما أقامت آثارا رائعة في المدن الرئيسية في مصر والشام •

وكانت هذه الانجازات وغيرها تمول من عوائد الزراعة والتجارة الدولية وبصفة رئيسية تجارة التوابل الشرقية المربحة التي كانت تمر عبر السلطنة الى أوربا ·

وكان الماليك يميزون تمييزا حادا بين الحكام والمحكومين · فكانت السياسية لا تتركز سوى في أيدى الماليك ·

وأثناء النصف الأول للسلطنة ( ١٢٥٠ – ١٣٨٢) كان معظمهم من سلالة الكيبتشاك Quipchak التركية وبعد ذلك، حتى عام ١٧١٥، كانوا يأتون من القوقاز وكانوا من الشركس وكانت المصادر العربية وسكان البلاد الأصليون من الناطقين بالعربية يطلقون عليهم المماليك الأتراك، سواء كانوا من الأتراك أو الشركس أو من أصول أخرى لأنهم جميعا كانت أسماؤهم تركية ، كما كانوا يتكلمون بالتركية ولقد أبعد هذا التتريك المماليك عن محكوميهم ، الذين كانوا يتكلمون اللغة العربية وأسماؤهم عربية و وبالرغم من جميع هذه الفوارق بين المماليك ورعاياهم ، الأن حكم المماليك كان ينظر اليه باعتباره كامل الشرعية بما أن المماليك كانوا مسلمين حريصين على الدين وأثبتوا قدرتهم على الدفاع عن الاسلام ، ويحافظون على الأمن الداخلي وكان المماليك يعتنقون الاسلام ويتدربون كجند وينالون حريتهم وكان المماليك يعتنقون الاسلام ويتدربون أكبد وينالون حريتهم وكان المماليك عضوحا يشق طريقه الى أعلى البناء الهرمي فيصبح الواحد منهم ضابطا أو أمير عشرة رجال أو

وتجارا أثرياء وكتبة · ورغم حياة الرخاء التي كان يحياها هؤلاء ، وما يتمتعون به من نفوذ الا أن هؤلاء الوسطاء كانت تنقصهم القوة السياسية · فقد كان في مقدور سلطان قوى الارادة أن يلقى بأى ذى منصب عال في غياهب السجن دون محاكمة حقيقية ، بل ويصدادر ممتلكاته · ويروى أن أحد السلاطين بلغ به الغضب مداه عندما رفض قضاة المذاهب الأربعة الموافقة على اعدام موظف كبير لاتهامه بالزنا ، فأصدر أمرا بعزلهم جميعا وعين قضاة آخرين بدلا منهم ·

وكان معظم الجهاز الادارى من المسلمين ، لكن هذا لم يمنع من أن المسيحيين واليهود قد لعبوا دورا حيويا كجامعى خراج وعشور ومراقبى حسابات وصرافين ومسئولين عن دور السك · وفي مقابل دفع ضريبة الرأس ( الجزية أو الجوالي ) (\*) تتمتع هذه الأقليات ( أهل الذمة ) بالعيش في أمان وممارسة شعائر دينهم دون اعتراض ، الا أنهم في بعض الأحيان كانوا عرضة للاضطهاد والابتزاز ·

وكان غالب السكان يعيشون فى قرى ومدن صغيرة وكانوا فلاحين يزرعون الأرض خصبة التربة فى وادى النيل ويتعرض هؤلاء الفلاحون لفرائب باهظة لا ترحم كما يتعرضون لظلم فادح: ان ظروفهم المعيشية وما يتعرضون له من استغلال تعد أمرا مرعبا اذا قارنا أوضاعهم بأوضاع المسلمين المعاصرين أو الأوربيين وتشكل القبائل العربية عنصرا مهما من سكان القرى والصحراء، وثمة بعض البدو، وأنصاف البدو يعيشون جانبا من العام فى القرى وكان العرب، وهو لفظ كان يشير فى ما قبل العصر الحديث الى البدو، هم المجموعة الوحيدة بجانب الجيش التى كانت تركب الخيول وتحمل السلاح و

وكانوا كثيرين ، ويشتهرون بالشبجاعة وغالبا ما هبوا في تمرد ضد المماليك · غير أنهم لم يشكلوا قط تهديدا جديا لسيطرة المماليك ، اذ كانوا يفتقرون الى الوحدة ، والانضباط والتدريب ·

<sup>(</sup> $\star$ ) الجوالى جمع جالية وهى مصطلح مملوكى ، وفى سنة ١٨٥٤ استخدم المصطلح التركى ويركو التى كانت تجبى من الشخص بصرف النظر عن دينه ، لكن الجوالى ظلت فى مصر خاصة لسيطرة ثقافة الماليك  $_{-}$  ( ألمراجع ) •

وكان سكان المدن ، ونحن هنا نشير الى دمشق وحلب فى الشام ، والقاهرة التى كانت كل مدن مصر قزما الى جانبها ، كان سكان هذه المدن من الحرفيين وأصحاب محال التجارة ولم تكن لهم طوائف ( نقابات ) تحمى حقوق الأعضاء ومصالحهم ، ولم يكن يحد من جشع الأمير أو استغلال طبقات سكان المدن سوى الترتيبات الخاصة أو الوساطة وليس حكم القسانون .

وعند سفح الهرم الاجتماعى كانت طبقة العمال المطحونة ، أى أفقر الناسس الذين أصبحوا يقومون بأشت الأعمال وأدناها · فكان هؤلاء يمارسون العنف ضد الأقليات الدينية أو ينهبون منازل الأمراء الذين يقعون خارج السلطة وقل نفوذهم - اذا ما أتيحت لهم الفرصة،ومن بين حثالة المجتمع كانت هنساك جماعات منظمة من الزعر (\*) والحرافيش ·

ولكن الاسلام منح ترابطا لمجتمع يتكون من العشائر ، والقبائل واحياء المدن • فكان العلماء أو طلاب العلوم الدينية ورجال الشرع يشكلون عنصرا هاما في المجتمع وكانوا يؤثرون في جميع طبقات المجتمع، اذ كانوا يتصرفون باعتبارهم مناصرى الدين ومعلميه ومفسريه وكان أكثرهم ثراء وأكثرهم تميزا \_ غالبا ما يحتفظ بصلة الحكام ويعين قاضيا أو موظفا بالدولة أو معلما •

ويمثل الصوفيون عنصرا مهما آخر في الحياة الدينية ، وكانت لهم حظرة خاصة لدى الطبقات الدنيا ، رغم أن هذه الحظوة لم تكن لهم وحسدهم .

وفى أواخر العصر الوسيط كان تأثير الاسلام الرسمى النمطى كما يقدمه العلماء قد صار شيئا لا يكاد يكون مذكورا ، من الناحية العملية ، في الريف المصرى • فبينما كان يتصارع الصوفية مع العلماء في المدن

<sup>(\*)</sup> الزعر ( بتشديد الزاى وفتحها ) والمفرد : ازعر \_ ( المراجع ) .

من أجل التأثير في المجتمع المسلم ، فهم ـ أى الصوفية ـ حلوا محلهم في الريف ·

وتعد فترة حكم الشركس أو المماليك البرجية فترة اضمحلال اذا. ما قورنت بفترة المماليك البحرية الأتراك ·

ولم يعد للسلطنة أعداء خطرون ، اذ ان الفرنجة كانوا قد طردوا عام ١٢٩١ م ، ومع مطلع القرن الخامس عشر ، بعد انسحاب تيمورلنك من الشام ، لم يعد المغول يشكلون تهديدا أيضا • فلم يطور الجيش طرقا فنية عسكرية جديدة (تكتيكات) ، كما لم يتخذ تكنولوجيات عسكرية جديدة • ذلك أن المماليك وفضوا استخدام أسلحة نارية ، وهى التسليح الحديث لذلك الزمان ، معتبرين أنها أسلحة لا تمت للفروسية ، أو الرجولة أو الاسلام • كما لم يكن من المكن استخدام البندقية من فوق صهوة جواد وبذلك لم تعد محل تفكير لدى المساليك ، بهذا المعنى ، فالهارة العسكرية والعبقرية القتالية لدى المماليك قوامها الفروسية • ونتيجة لذلك ، مر الجيش المملوكي بفترة طويلة من الركود ولم يضم أراضي جديدة تحت الحكم المملوكي ، الا قليلا فظلت حدود السلطنة على ما كانت عليه تقريبا تحت حكم بيبرس في القرن الثالث عشر •

وبينما كانت السلطنة المملوكية تضمحل ، حققت جارتها الشمالية، الدولة العثمانية تقدما سريعا (٤) · فقد تطورت الامبراطورية العثمانية من امارة صغيرة أقيمت في بداية القرن الرابع عشر في الركن الغربي الشمالي من الاناضول كواحدة من بين العديد من الامارات التركية واشتبكت في الحرب المقدسة ضد البيزنطيين · وحين توسع العثمانيون باطراد على حساب الحكام المسيحيين في البلقان المزق وعلى حساب الامارات التركية في الاناضول ، أصبحوا قوة شديدة تحت حكم السلطان محمد الثاني ( ١٤٥١ م - ١٤٨١ ) الذي حقق الحلم الاسلامي القديم بفتع القسطنطينية التي سرعان ما أعيد تسميتها باسطنبول ( ١٤٥٣ ) · وحتى ذلك الوقت ، لم يكن هناك سوى قليل من الاتصال بين العثمانيين والمماليك ، باستثناء منازعات صغيرة من آن لآخر تتعلق بصفة رئيسية بالحج الى مكة .

وبعد أن استولى العثمانيون على القسطنطينية ، تزايد توجس الماليك ، من التوسع العثماني •

وقرب نهاية القرن الخامس عشر ( ١٤٨٥ - ١٤٩١) ، زاد الموقف توترا وتفجر في صراع عسكرى من أجل السيطرة على الامارات التركمانية في الأناضول • وكانت هذه الامارات في الاقليم الواقع على الحدود بين الامبراطوريتين ( العثمانية والمملوكية ) •

وكان ثمة مجال آخر للاحتكاك، ألا وهو اللجوء السياسي الذي أعطاه السنطان المملوكي للأمر العثماني الذي كان قد فر من اسطنبول.

وفى نهاية القرن ، صارت العلاقات الدولية فى الشرق الأوسط فجاة أكثر تعقيدا ، اذ حرم اكتشاف البرتغاليين لطريق الرأس الى الهند مصر من عوائد تجارة التوابل ، فأسهم ذلك فى مصاعب الدولة الشديدة أصلا كما أدى امتداد النشاط البرتغالى التجارى والعسكرى الى المحيط الهندى الى تهديد البحر الأحمر ، والأماكن الاسلامية المقدسة فى الحجاز ،

ولم يستطع المماليك أن يتخذوا موقفا ضد البرتغال لأنهم لم تكن لديهم قوات بحرية ، مما دعاهم الى الاتجاء للعثمانيين من أجل العون البحرى وحصلوا عليه ٠

وثمة عامل آخر لتعقد الموقف يتمثل فى صعود الأسرة الصفوية الشيعية للسلطة فى فارس • فبعد قرون من عدم الاستقرار ، والتشرذم ، توحدت البلاد على يد اسماعيل شاد الذى جعل من المذهب الاثنى عشرى الشيعى المذهب الرسمى للدولة • فشعر العثمانيون بالتهديد ، اذ ان أراضيهم فى شرق الأناضول التى كانت تسكنها قبائل تركمانية كانت عرضة للدعاية الشعبية العلوية التى يشنها الحاكم الصفوى ، وهو نفسه من أصل تركمانى • فذبح السلطان العثمانى سليم الذى يكنى ( يفوز ) من المتجهم ـ المتعاطفين مع المذهب الصفوى ( الاثنى عشرى ) فى الأناضول •

ثم هزم سليم اسماعيل في موقعة تشالديران (\*) عام ١٥١٤ ، في أذربيجان ، ورغم الضعف الذي حاق بالصفويين ، الا أنه لم يتم القضاء عليهم نهائيا .

<sup>(★)</sup> أو جالديران أو بكاف فارسيه كالديران ٠

وخشى العثمانيون من امكانية عقد معاهدة بين الماليك والصفويين • غير أنهم كانوا يعتبرون الصفويين التهديد الأخطر • فحين قاد سليم جيشا قويا نحو شمال الشام ، لم يكن واضحا ما اذا كان يوجه جيشه نحو الماليك أو الفرس •

وكان تقدم الجيش الملوكى بقيادة قنصوه الغورى نحو الحدود الشامية العثمانية بمثابة خطوة غير عادية ، حتى ولو كانت دفاعية فحسب، وكان لسليم مبرره في اعتبارها عملا حربيا (٥) • وهزم المماليك في الموقعة القصيرة التي حدثت في أغسطس عام ١٥١٦ على سهل مرج دابق ، شمال حلب ومات السلطان المسن في ميدان القتال ، ربما بسبب الصحمة •

ومكنت الأسلحة النارية العثمانيين من التفوق التام على المماليك الذين انخفضت معنوياتهم وتفرقوا كما أن العثمانيين فاقوهم عددا ربما بنسبة واحد إلى ثلاثة (حوالى ٦٠٠٠٠ إلى ٢٠٠٠٠) . كما ساعد على انتصار العثمانيين غدر خاير بك ، الذي كان حاكما على امارة هامة من الناحية الاستراتيجية من حيث الموقع ، وهي حلب ، والذي كان عليه أن يقود مفرزة من المماليك ضد العثمانيين ، إلا أنه في لحظة حرجة انحاز الى العثمانيين كما كان متفقا عليه سابقا ، فاستحوذ العثمانيون بيسر على الشهام .

لم يندم المماليك على أنهم أعتبروا مصر دائما مركزا لسلطنتهم ، التي لم تمثل الشام فيها سوى وضع المنطقة العازلة • فكانت العقود الأخيرة لحكم المماليك للشام مليئة بالمتاعب والحروب الأهلية والتدهور الاقتصادى • فلا غرو في أن السكان المحليين في الشام نظروا بلا مبالاة لهزيمة المماليك ، بينما كانت بقايا جيشهم تتراجع نحو مصر •

وفى القاهرة ، أجبر كبار الأمراء طومان باى ، نائب الغورى ، على أن يتولى السلطنة • ولما كان رجلا مخلصا وشبجاعا ، فقد حاول اعادة تنظيم ما بقى من المماليك ومساعديهم من البدو ، بالرغم من أن خزانته كانت خاوية •

اثناء ذلك بدأ سليم يتقدم بجيشه عبر صحراء سيناء · وقام ببضع محاولات تتسم بالتردد للتفاوض للوصول الى تسوية بدلا من أن يحاول فتح مصر · فاقترح على طومان باى الاستمرار في حكم مصر بعد الاعتراف بسيادة سليم ، وهو ترتيب لم يكن بحال مناقضا للسياسة العثمانية العامة · وحين فشلت المفاوضات بسبب اصرار خاير بك على سحق الماليك أو لأن تحركات سليم الدبلوماسية لم تكن مخلصة ، أو لأن مستشارى طومان باى قتلوا مبعوثى سليمان ـ صار القضاء على السلطنة المملوكية امرا حتميا (٦) ·

وفى يناير ، ١٥١٧ ، هزم العثمانيون المماليك فى الريدانية ، الواقعة تماما فى شمال القاهرة و و فهبت جهود طومان باى فى الاستمرار فى القتال بلا جدوى ، ففر الى اقليم البحيرة ، حيث لجأ الى منزل حسن ابن مرعى ، وهو أحد شيوخ البدو الذى كان مدينا له ، فأقسم الشيخ العربى سبع مرات على المصحف بأنه لن يسلم طومان باى للعثمانيين ، غير أنه سرعان ما حنث بيمينه . وخان طومان باى وسلمه الى سليم الذى أمر بشنق السلطان المملوكي كما لو كان مجرما عند باب زويلة بالقاهرة ،

وكان اعدام سلطان بهذه الطريقة أمرا غير مسبوق وكان المنظر مؤثرا كما وصفه ابن اياس وهو شاهد عيان على الفتح • أما سليم ، فقد حقق غرضه : وراح يذكى الشائعات القائلة بأن طومان باى كان ما يزال يفاوم العثمانيين ، لذا فقد عوقب بالقتل وعرف الأهالى المصريين أن السلطة المملوكية قد انتهت (٧) •

## الفتسح العثمساني

وقع الفتح العثماني وقع الصدمة ـ شأنه شأن أى احتلال عسكرى على السكان • فابن اياس الذى يروى الأحداث بالتفاصيل ، يقارن الفتح بفتح نبوخذ نصر لمصر في الأزمنة القديمة ، الذى يفترض أنه خرب البلاد كلما ، كما يقارنه بتدمير بغداد على يد المغول عام ١٢٥٨ ، ذلك الدمار الذى كان يعتبر لكل مسلم له وعى بالتاريخ كارثة شديدة (٨) •

وبلا جيساد • ومن الواضح أن العثمانيين لم يكونوا قد قرروا كيفية معاملتهم • في البداية حظر على الماليك أن يرتدوا ملابس العثمانيين وأمروا أن يرتدوا « زمت أحمر ومالوتة » وهو الزى المعتاد للمماليك • وانقلب الأمر في عام ١٥٢١ • اذ حذر المماليك بأن يفقدوا حياتهم اذا ارتدوا ملابسهم المعتادة وصدرت لهم الأوامر بارتداء ملابس عثمانية • وكان أوضح تمييز بين الجماعتين هو أن العثمانيين كانوا حليقي اللحي بينما كان المماليك ملتحين • وفي احدى المناسبات حين تفقد خاير بك المماليك، وهو والى مصر العثماني ، يقال انه قص نصف لحية كل مملوك ، وأعطاه له وقال : « يجب عليكم الخضوع للقانون العثماني ، فاحلقوا لحاكم وضيقوا أكمامكم ، وكونوا في كل شيء كالعثمانيين » • ولا تعطي المصادر أسباب هذه التغيرات ، غير أنه لابد أن لها علاقة بالشجار الدائم والمعارك الحامية الدامية بين الماليك والعثمانيين •

ولقد تنوقلت الأخبار بخروج المماليك والعثمانيين ليسلا لارتكاب الجرائم وكل منهم متنكر في زى الآخر • ولقد عاني المماليك من التمييز: اذ كانت رواتبهم تدفع بعد تأخير سبعة أشهر وكان تدهورهم الاجتماعي باديا للعيان ، في حين أن البيروقراطيين ( الموظفين ) تجاسروا الآن على الاقتران بارامل المماليك أو أخواتهم ، ولم تعد فرق الموسيقا تقف على أبواب كبار أمراء المماليك لتعزف الموسيقا •

ومع مرور الوقت ، على كل حال ، تحسن وضع الماليك • فمرة أخرى كان يتم تعيين أمراء الماليك لفرض النظام على الفرق العثمانية المتمردة ، وحدث هذا بعد الفتح بستة عشر شهرا فقط فارتفعت الروح المعنوية لدى الماليك ارتفاعا كبيرا بعد أن مات السلطات سليم ، وخلفه ابنه سليمان ، الذى عرف فيما بعد بسليمان القانوني أو العظيم حسب المصادر الأوربية في سبتمبر عام ١٥٢٠ • وأصبح خاير بك ، الذى كان يسمى الماليك ( صرم قديمة ) ـ أصبح الآن يخاطبهم باحترام بلقب أغا • كذلك ساعدت جنود وحدة مملوكية ، تتكون من عدة مئات من الجنود ،

كان سليم قد نفاهم الى اسطنبول ـ على فتح جزيرة رودس عام ١٥٢٢ ٠ وحين شهد سليمان أداءهم فى القتال ، عبر عن دهشته من أن « مثل هؤلاء الماليك المدهشين » كانوا يقتلون فى عهد أبيه · وهكذا قبل السلطان الماليك ، أخيرا كجزء لا يتجزأ من الجيش الامبراطورى غير أن أوضاعهم مع الوحدات كانت أبعد ما تكون عن الاستقرار ·

فلقد أصيب ابن اياس من قسوة العثمانيين في مصر لأنه قد عرف عنهم أنهم كانوا مجرد حكام في بلادهم • فهو يصور سليم على أنه رجل متعطش للدماء فظ عصبى لا ذوق له • لا يحافظ على كلمته ، ولا يعدل بين الناس ، كما كان يتعاطى الخمر فيصبح ضعيف الشخصية ، فلم يتمتع بكرامة الملوك أو ما يتحلون به من آداب السلوك •

ويقول هذا المؤرخ الحولي ان الجنود العثمانيين كانوا عامة ممن يشربون الخمر وكانوا من مدمني الشبك (\*) ، كما لم يكونوا ينتهكون حرمة شبهر رمضان ، ولم يكن بعضهم حتى يقيم الصلاة ، وكانوا ينتهكون حرمة الأضرحة والأماكن المقدسة (١٠) • كذلك ، كثيرا ما كان الجنود يسرقون الطعام من أصحاب الحوانيت أو لم يكونوا يدفعون الثمن المقرر • وكان الناس يكرهون على جذب المدافع الثقيلة أو يسحنون أعمدة الحجارة . التي يكون العثمانيون قد انتزعوها من بعض القصور ، داخل بعض السفن المتجهة ألى اسطنبول · كما كان الرخام يخلع من المباني ويشحن الى الحاضرة العثمانية • وكثيرا ما كان الجند العثمانية يتحرشون بالنساء والصبية في الدروب • ولقد منع أحد القضاة العثمانيين النساء القاهريات. الجنود ، كذلك حظر على العثمانيين ألا يتزوجوا من نساء مصريات ، والا عرضوا حياتهم للخطر • كما قام الاحتلال العثماني بتغيير نظام المهرجانات • فأثناء زمان المماليك ، كان المصريون يشاهدون احتفالات رائعة ، ومراسم متعددة الألوان كان يعرض فيها الفرسان الماليك مهاراتهم الفذة في العروض والمهرجانات وفنون الحرب

<sup>(\*)</sup> غليون طويل القصبة •

أما الآن ، فقد ساء المصريين ما يبدو من روح المساواة التي كانت سائدة في الجيش العثماني ، التي كانت عديمة القيمة ، حيث لم يكن من الممكن للمرء أن يتبين الأمير من الجندي العادي .

ولم يطرأ على بال ابن اياس الذي أسف على زوال هذه العروض أن ما كان يبديه المماليك من مظاهر زهو وفخار وعجب ان هو الا دليل على تدهور مهاراتهم العسكرية • وعلى النقيض من ذلك ، فالمؤكد أن الجيش العثماني الكفء الحريص لم يبدد الوقت والمال في الاحتفالات البراقة في مصر ، التي كانت بعيدة عن الحاضرة العثمانية • فيكتب ابن أياس بأسي أن الاحتفالات السنوية بالمولد النبوى مرت دون أن يشمر بها أحد في ظل العثمانيين • فلم يحدث الاجتماع التقليدي بين القضاة الأربعة والأمراء في بلاط الســـلطان ، كما تم الغاء توزيع الطعام على الأهالي • وباع العثمانيون الخيمة الكبيرة التي تستعمل في هذا الاحتفال ، والتي كلفت السلطان المملوكي قايتباي ٣٠٠٠٠٠ دينار ، باعوها لتجار مغاربة لقاء ٤٠٠ دينار ٠ وقد كانت أحدى روائع الدنيا ٠ اذ احتاج الأمر الى ٠٠٠ من الخدم لنصبها • وكانت الخيمة ، على حد قول ابن اياس ، احدى رموز المملكة ٠ وبيعت بأبخس ثمن ٠ اذ لم يفهم العثمانيون قيمتها ، فاضطر من أتى بعد ذلك من الملوك الى التخلي عن استخدامها • فأحدث بها العثمانيون ضررا بليغا وكان هذا من بن أعمالهم السبيئة في مصر(١١)٠ وصدم أهالي القاهرة حين علموا بما يمارسه العثمانيون من ترحيل الي اسطنبول · ذلك أن جماعات من الأعيان وأصحاب الحرف الذين كانت حناك حاجة لهم للقيام بأعمال التشسييد في اسطنبول من موظفين ، ومسيحيين ويهود تم ترحيلهم • وكان أبرز مثال هو آخر الخلفساء العباسيين ، المتوكل بن المستمسك يعقوب ، وقد كان موضم احترام رغم انعدام سلطته السياسية ، وأسر في مرج دابق ، وأجبر على الذهاب الى اسطنبول مع العثمانيين • فعامله سليم معاملة محترمة وأعطاه احساسا بالأهمية ، ونفوذا لم ينعم به من قبل على الاطلاق ٠

ورغم أن الجميع كانوا يعلمون أن الخلافة عاجزة ، الا أنها كانت مازالت لها أهمية رمزية · فكان نفى الخليفة بمثابة الاشارة بأن مصر لم

تعد مقر خلافة ، أو مركز المبراطورية ، وانها أصبحت مجرد ولاية تدار من حاضرة قصية (١٢) ·

وخلفت سياسة الترحيل الاجبارى المنفيين وأسرهم التي بقيت بعدهم في حالة من المعاناة • فبعض المنفيين قد فقدوا في البحر ، وكان الآخرون يشمرون بالوحدة وعانوا مشقة شديدة في اسطنبول •

وكان يسمح للمنفيين بالذهاب الى بلادهم فى زيارات قصيرة ، بعد أن تكون السلطات قد أخذت الاحتياطات التى تضمن عودتهم الى اسطنبول وحين اعتلى سليمان السلطة ، حل احسانه محل قسوة أبيه سليم فسمح لعظم المنفيين بأن يعودوا الى مصر (١٣) .

كما صاحبت سنوات الفتح الأولى مشاق اقتصادية ٠ ذلك أن سيطرة العثمانيين على ممتلكات رعاياهم \_ بما في ذلك الممتلكات الخاصة وعوائد الوقف والمعاشات ـ كانت سيطرة صارمة ، ذلك أن أولئك الذين لم يحظوا برضى مفتشى الوقف أو الذين كانوا يقصرون في اتباع الاجراءات الادارية كانوا يفقدون حقوقهم • فأمر أصحاب الحوانيت بأن يستبدلوا بالأوزان والمكاييل المصرية تلك المستخدمة في اسطنبول • وتم تداول عملات جديدة ولكن لأنها كانت أقل قيمة ، فانها جعلت الأهالي يفقدون ما يصل الى ثلث هيمة مالهم · كما كان موظفو الخزانة والوكلاء ، بمن فيهم من خدموا في ـ أيام المماليك ، يظلمون الناس بشكل أكثر شراسة مما كان يحدث من قبل • اذ عين موظف عثماني يسمى (قسام) كي يجبي ضرائب المراث، وهو ابتكار آخر بدا ظالما • كما كان ينظر اليه باعتباره ضد الشريعة الاسلامية • وكانت تصدر النظم الخاصة بمعدلات التبادل والأسعار مرات متكررة ، مما نتج عنه تضخم واغلاق للأسواق وكذلك القلق والتذمر العام (١٤) • ولم يكن من بين ما صنعه العثمانيون أكثر أثارة للاستفزاز من الابتكارات القانونية خاصة في الأمور الحساسة الخاصة بالقوانين الشخصية • فكان هناك قدر كبير من الازدراء ازاء القوانين العثمانية غير الشرعية ، رغم قلة المعرفة بها •

وكان أكثر التغييرات القانونية اساءة هو فرض ضريبة على عقود الزواج التى تسمى يسق Yasaq (\*) وكان يطلب أن تدفع مرتين عن المرأة التى سبق لها الزواج • فاستنكر علماء القاهرة هذه الضريبة ، باعتبارها انتهاكا للسنة النبوية وتناقص عدد الزيجات لفترة من الوقت •

كان المغاربة أقل ميلا للحلول الوسط كما كانوا غير هيابين حين يتعرض الدين للخطر · ويقال ان أحد العلماء المغاربة صرخ في وجه الكاشف « هذا قانون الكفار » يقصد اليسق (١٥) ، وثمة اجراء عثماني آخر استخف باعتزاز القضاة المصريين المهني كما كان يؤثر تأثيرا في مصالحهم ·

اذ ان العثمانيين في استهدافهم الوصول الى اقتصاد أقوى وقدر أكبر من المركزية ، قاموا بفصل الكثير من القضاة ونوابهم • واقتصرت جميع أعمال التقاضي وغير ذلك من الأمور القانونية على المدرسة الصالحية فلم يعد من المسموح للقضاة أن ينظروا القضايا في مساكنهم • وخضع قضاة المذاهب الأربعة لقاض تركى ، كان أجهل من حمار ، حسب ما يقول ابن اياس ، ولم يكن لديه أى فهم بالشريعة • ففرض مدفرعات متنوعة وحد من سلطة القضاة المحليين ، كما نصب من نفسه وصيا على أخلاق النسساء وذلك بالحسد من حريتهن في مغادرة منازلهن والتحرك في المسهون .

ففى احدى الحالات ، على سبيل المثال ، قاضى يهودى أحد أمراء الماليك على مبلغ من المال ، وحين رفض الأمير أن يذهب الى المحكمة ، أرسل القاضى التركى أحد الانكشارية لاحضاره • وظل الأمير في الحجيز الى أن وفي بمطالب اليهودي • أما تحت حكم الماليك ، فلم يكن من المكن

<sup>(★)</sup> الميسق : الأصل اللغوى بمعنى المنع ، واستخدمت أيضا بمعنى قانون وهى من المغولية ، كما كان يطلق على القواس ( الضابط ) اسم الميسةى بمعنى منفذ التانون • بتصرف عن أحمد السعيد سليمان ، نأصيل ما ورد في تاريخ الجبرتى من دخيل : القاهرة ، دار المعارف ، مادة يسق \_ ( المراجع ) •

التفكير أن يقاضى يهودى أحد الأمراء · وأصدر هذا القاضى التركى نفسه حكما لصالح احدى النساء كانت قد قاضت زوجها ، وهو أمير ذو نفوذ ·

لقد حضر الى مصر الديار بكرى ، وهو مؤرخ حولى تركى ، كما كان قاضيا ، مع جيش سليم ، وهو يقول ، ان الأهالى كانوا مسرورين من مساواة الجميع ، أمام المحكمة العثمانية (١٧) ، غير أنه يبدو أن كراهية ابن اياس ، لهذا القاضى ولنظام القضاء العثمانى ، عامة ، تعكس اتجاه الأهالى بشكل أكثر أمانة ، اذ كان هناك شعور بأن موقف الاسلام والشريعة قد ضعف منذ الفتح العثمانى (١٨) .

وفى واقع الأمر، لم تكن الامبراطورية العثمانية أقل التزاما بالاسلام من السلطنة المملوكية ، كما كانت الشريعة هي حجر الزاوية في الحياة العامة • وبمرور الوقت أدرك المصريون هذه الحقيقة الأساسية ، غير أن سلسلة من الأخطاء وكذلك اجراءات تتسم بتبلد الحس من جانب العثمانيين ، أسهمت في استجاباتهم السلبية الأولى • ومع الوقت ، أصلح العثمانيون الكثير من أخطائهم المبكرة السابقة واعتادهم المصريون • فتلاشى تدخل اسطنبول في طريقة الحياة المصرية •

وعلى كل ، فلقد ظهر من آن لآخر ، توتر واحتكاك أثناء القرون الثلاثة التي حكم فيها العثمانيون مصر كما سيتضم لاحقا ٠

ومما سهل تحول مصر من حكم الماليك الى حكم العثمانيين أن الحائم الأول لم يكن أحد الباشوات العثمانيين ، وانما كان خاير بك ، الأمير المملوكي الذي انضم الى العثمانيين أثناء موقعة مرج دابق (١٩) اذ توافق تعيين عضو من الصفوة الحاكمة السابقة مع مبادىء العثمانيين في ادارة الأقاليم المفتوحة ، واحتفظ خاير بك بالعديد من العادات والمراسم التي كانت موجودة في الساطنة المملوكية ، وكان لقبه الرسمي هو ملك الأمراء الذي قصد منه أن يكون ترجمة للقب التركي \_ العثماني البيكلر بك وهو رتبة يحوز عليها حاكم أحد الولايات ، فلم يكن في استطاعته أن يحمل لقبا يشير الى الاستقلال ، مثل لقب السلطان ، كما لم يكن باشا ، يحمل لقبا يشير من المؤسسة العثمانية الحاكمة ، كما كان الحال بالنسبة بما أنه لم ينحدر من المؤسسة العثمانية الحاكمة ، كما كان الحال بالنسبة

لأسلافه · وكما ذكرنا من قبل ، فلقد ساعد على انقاذ الماليك وعينهم بصفات متنوعة ، أساسا في ادارة الأقاليم ، حيث كان لا غنى عنهم لمعرفتهم الوثيقة بنظام الرى وبالبدو ·

ومع ذلك ، فقد ظل خاير بك وفيا لسادته العثمانيين حتى وفاته فى أكتوبر عام ١٥٢٢ • ونظرا ألى أنه كان يخشى من عدم اعادة تعيينه فى نهاية كل مدة سنوية فقد كان يطيع الأوامر والنظم الصادرة من اسطنبول وكان يحث العلماء أن يحسنوا نقل أخباره فى اسطنبول ، تلك الأخبار الماعوثين بسلوكه كحاكم ، كما كان يمنع هبات ضخمة من المال للمبعوثين العثمانيين كى يقوى من موقفه •

وتلقى خلفية خاير بك ضــوا على حياته العملية غر العادية ٠ اذ وصل الى القيادة العليا المهلوكية رغم أنه ولد في جورجيا ، وليس في بلاد الشركس ، مثل غالبية الماليك ، ولم يكن قط عبدا • ويعتقد ابن اياس أنه كان يكره الماليك الشراكسة ، غر أن هذا ليس قابلا للتصديق مِما أن الكثير من الماليك مدينون بحياتهم له • وكان رجلا حاذقا ، يسعى الى صالحه الشخصي ويقوم المواقف حق التقويم ويناور بمهارة كي يصل إلى صالحه الشخصي بين قوى غالبا ما تكون متصارعة • وشكا كل من الجنود الماليك والعثمانيين من أنه لم يكن يحسن معاملتهم • وكان شديد البخل ، وكانت الأجور المستحقة للجنود والموظفين دائما تأتي متأخرة بينما كان آخذا في اثراء نفسه • ولم يبد أي كرم الا وهو على فراش الموت ، كما أبدى التدعيم للمؤسسات الدينية والأفراد • ويرسم ابن اياس صورة لخاير بك باعتباره شخصا سيى الطبع ، قاسيا كثير الشراب • فلقد كان قادرا على أن يحكم على الناس بالموت لسبب تافه أو لمجرد نزوة ٠ اذ أمر في احدى المرات بشنق أحد الرجال لم تكن جريرته سوى أنه التقط بعض ثمار خيار الشانبار الذي كانت تحتكره الحكومة (كان هذا النوع من الخضراوات يستعمل كملين ) ، كما أنه أعطى المسئول اليهودي عن دار سك العملة سلطة فوق المسلمين ، بأن أعطاه سلطة على أموال عامة ، وهي سلطة أسيء استخدامها • وكذلك عين موظفا مسيحيا في وظائف مركزية • ومن ناحية أخرى ، أطاح خاير بك بالأسرة الكبيرة التي احتكرت بعض الوظائف وهي أسرة بني الجيعان ، وكانت مسئولة عن الجهاز المالي لما يربو على قرن من الزمان ٠ اظهر خاير بك حصافته حين ألقى بأذن صماء لحاكم الشسام ، جانباردى الغزالى الذى حاول قتال العثمانيين وكان الغزالى أميرا مملوكا انضم الى سليم شأنه شأن خاير الا أنه على النقيض منه كان يعتز باستقلاله فظن أن وفاة سليم وتولى ابنه عديم الخبرة جعلت الفرصة سانحة أمامه بل ان خاير حكم على مماليك بالموت مع أنهم لم يفعلوا سوى محاولة الانضمام الى المتمردين ، بمن في ذلك بعض عوام القاهرة الذين كانوا يثرثرون باحتمال أن خاير بك قد ينضم الى التمرد (٢٠) .

وكذلك كان خاير بك ماهرا وقديرا ولولا المظالم التي ارتكبها لكان حاكما عظيما ، حسب ما كتب عنه ابن اياس · وحين مات اخترال العثمانيون حاكما أكثر صلة بالعثمانيين : فلقد أرسلوا مصطفى باشا ، عديل السلطان سليمان ليخلف خاير بك ، في قلعة القاهرة ومقر الحكم وحل الترك محل المصريين كمسئولين عن المخازن وكطهاة ·

وربما كان أمرا مميزا للفترات الانتقالية أن من يعينون في مناصب عليا لا يكونون من أمراء الماليك وانما من بين أولاد الناس أو البيروقراط وكان مثالا لهذا هو الزيني بركات بن موسى الذي كان مفتشا على السوق (محتسب)، كما عين قائدا لقافلة الحج السنوية الى مكة والمدينة (أمير الحج) وهو منصب مسئول وله مكانة • وكان هذا المنصب لا يعين فيه زمن الحكم المملوكي سوى الأمراء الذين يحملون رتبة أمير مائة ، وهو أعلى منصب في جيش المماليك، • واعتبر الرأى العام القاهرى هذا التعيين شيئا يبين عدم احترام العثمانيين للحج • وفيما بعد ، صار ابن موسى أحد أكثر الزعماء المصريين نفوذا •

وثمة رجل آخر صار مرموقا أثناء أوائل الحكم العثمانى فى مصر هو جانيم الحمزاوى الذى كان أميرا غير أنه لم يكن مملوكا ، أى لم يكن من المماليك ، فلقد كان ضابط اتصال مع اسطنبول ، وقام بدور هام فى التطورات السياسية ،

## التمرد الملوكي ورسوخ الحكم العثماني

قاد جانيم السيفي واينال ، وهما من حكام الأقاليم في مصر الوسطى، أول تمرد مملوكي في مايو عام ١٥٢٣ ٠ اذ بدأ الوقت مناسبا للقسام بتمرد ، بعد أن مات سليم وخاير بك ، وكان مصطفى باشا حاكما ضعيفا ٠ كان الأمراء المتمردون يريدون أن يستردوا سلطنتهم وأيدهم في ذلك الكثير من المماليك والعرب • وكان حاكم مصر العليا العربي القوى على ابن عمر مؤيدا سلبيا • وفي محاولة لتقوية الحكم ، منح بركات بن موسى رئبة أمير العسكرية ، غير أنه أخفق في تكوين جيش من العرب البدو وقتله المتمردون كخائن حين كان يحاول التفاوض معهم وفي النهاية ، تم سحق التمرد وقتل جانيم واختفى اينال • وأضاف التمرد مزيدا من التوتر في العلاقات بين المماليك والعثمانيين ٠ اذ انضم الكثيرون من المماليك للتمرد وقتلوا ، ويقال أن أولئك الذين ظلوا على ولائهم للدولة العثمانية ساروا ضد رفاقهم السابقين بقليل من الحماس (٢١) (\*) • وكان التمرد الذي حث عليه أحمد باشا ، الذي كان يعرف فيما بعد بأحمد الخائن تحديا أكبر للحكم العثماني (٢٢) ، وكان أحمد باشا قد أصبح هو الحاكم العثماني في مصر في سبتمبر ١٥٢٣ وسرعان ما بدأ في الاعداد لتمرده ٠ فصادر أسلحة الانكشارية ، لأنه استنتج عن حق بأنهم سيكونون الأكثر وفاء للسلطان من بين جميع الوحدات الموجودة في مصر » ·

فتم الضغط على القابو قولارى أو جنود السلطان لكى يعودوا الى السطنبول وتودد أحمد باشا الى الماليك ، بل وأصدر عفوا عن بعضهم من بين الذين كانوا في السجن بسبب اشتراكهم في التمرد السابق .

لقد استفاد الباشا كثيرا من أصله الشركسى \_ أما مسألة ما اذا كان هذا الأصل صحيحا أم مزيفا فهذه مسألة منفصلة خارج موضوعنا وعلى هذا ألمح الى أن السلطنة المملوكية سيتم استردادها • وبدأ فى طلب النقود من التجار وموظفى الدولة واليهود وكذلك صادر رسميا الخيل وجميع الحيوانات التي يمكنها نقل البشر والأشياء ، كما تم نقل الأشخاص

<sup>(★)</sup> لم يحاربوا رفاقهم السابقين ( المماليك أيضا ) بحماس •

الذين يعيشون بالقرب من القلعة · وأمر باطلاق سراح المسايخ العرب الذين وضعهم خاير بك في السجن لسلوكهم غير المنضبط ·

وعين أحمد بن جيعان \_ الذى كان خاير بك يسىء معاملته \_ « دفتر دار » كما أمر الباشا على بن عمر حاكم مصر العليا والذى كان يغير على الاقاليم النوبية بأن يمده بألف من العبيد السود ، وكان ينوى تدريبهم على استخدام الأسلحة النارية كى يحلوا محل الانكشارية . وكذلك أخذ العبيد السود من البيوت القاهرية ووضعوا تحت السلاح . لقد ثبت فشل مثل هذه المحاولة فى الماضى فى التاريخ المصرى ، وقدر لها أن تثبت فشلها مرة أخرى .

كما اختار أحمد باشا مستشارين جددا • وكان أحدهم هو ابراهيم المرقبى ، وهو بدوى استطاع أن يشتى طريقه الى بلاط الحاكم ، غير أنه قد نفى الى اسطنبول ، حيث أصبح على علاقة صداقة مم أحمد باشا •

فجعل منه الأخير مستشارا له في شنون البدو حين صار حاكم مصر ، أما جانيم الحمزاوى ، وهو أمير يدين بالولاء ، وأيضا خبير في شئون البدو ، فتم القبض عليه ، واتهامه بالاثراء بطرق غير مشروعة .

تمرد الباشا ضد اسطنبول عام ١٥٢٤ ، واتخذ لقب سلطان ، وأمر بأن تسك النقود باسمه ، وأصدر مرسوما بأن يدعى له فى خطب الجمعة ، ولكى يسبغ الشرعية على وضعه ، دعا أحمد القضاة الأربعة الكبار والخليفة العباسى الى القلعة ، فى هلال كل شهر كى يقدموا له التحية كما جرت العادة تحت حكم السلاطين المماليك ،

وكانت الانكشارية واليهود هم أكثر من لحق بهم أشد الضرر · فهـــرب ابراهام كسترو رئيس سك العملة الى اسطنبول وهنــاك أبلغ عن خيانة أحمد · وفى فبراير عام ١٥٢٤ ، احتل المتمردون القلعة التى كانت الانكشارية تسيطر عليها · ففاجأت قوات أحمــد الانكشارية باستخدام النفق السرى وذبحتهم · ولم يدم حكم أحمد أكثر من بضعة أشـهر · اذ فاجأه جانيم الحمزاوى وجماعة من الأمراء فى حمامه ، فهرب أحمد باشا الى اقليم الشرقية ، حيث لجأ أحمد بن بقار ، أحــد فهرب أحمد باشا الى اقليم الشرقية ، حيث لجأ أحمد بن بقار ، أحــد

مشايخ البدو ، غير أنه أسر وقطع رأسه في مارس ١٥٢٤ ، منهيا بذلك آخر جهد مصرى جاد كي تنفصل مصر عن العولة العثمانية ؛ حتى تمرد على بك الكبير في ١٧٦٠ ٠

ورغم فشل تمرد أحمد بك المعروف بالخائن ، الا أن مصر ظلت فى حالة من القلاقل، ذلك لأن التبرد حرك البدو فى كل أنحاء البلاد ، اذ كان البسدو واقعين تحت وهسم أن العثمسانيين فى مصر أنهكوا ويمكن هزيمتهم بسهولة ، وعلى أية حال ، فقد كان العرب مفككين كما كانت أسلحتهم ومستوى تنظيمهم فى حالة أدنى ، ووصل دعم جديد الى مصر ، وأخضعت الولاية نهائيا ،

وفى الثانى من أبريل ١٥٢٥ ، جاء الى مصر ابراهيم باشا ، الصدر الأعظم الشهير فى حكومة سليمان واستعاد السلطة العثمانية · ( الصدر الأعظم هو المعادل المعاصر لرئيس الوزارة ) ·

وعبر عن استيائه من المعسارك المتكررة بين الوحدة العثمانية والمماليك ، فخاطبهم قائلا : « فلنتوقف عن تسمية بعضنا البعض بالتركماني أو الشركسي فنحن جميعا خدم السلطان واخوة في الاسلام » •

حضر المسايخ العرب الى القلعة لتقديم الاحترامات له ، غير أن ابراهيم باشا القى القبض عليهم • وتم شنق الضالعين فى تمرد أحمد باشا ، وأطلق سراح الآخرين ، وأعيد تعيينهم فى أقاليمهم •

وأثناء اقامة ابراهيم التي دامت بضعة أسابيع ، أصدر قانوني نامه مصر لتقنين الممارسة الادارية ونظم الحكم في مصر • وهذه الوثيقة التي وصل الينا نصها بالكامل ، تعد ذات أهمية قصوى بما أنها تعكس الأحوال في مصر بعد اعادة الفتح بفترة قصييرة ، وكذلك مبادئ الادارة العثمانية (٢٣) • لقد وضح اسم القانون ، في المحل الأول ، أسس الادارة العسكرية ، التي ظلت سارية المفعول على مدى القرون الثلاثة التالية • وتلقى الوثيقة الضوء على ادارة الكشاف (\*) للأقاليم الصغرى الذين كانوا

<sup>(\*)</sup> لم يكن منصب الكاشف (جمعها الاستاذ المترجم كشفة ، وجعل مفردها أحيانا كاشف وهو أيضا صحيح ) حديثاً في مصر العثمانية ولكنه كان موجودا زمن الماليك أيضا =

مسئولين عنها ، كما كان الحال في السابق ، مع المحافظة على نظام الرى ، والحفاظ على الأمن ( عملية حماية القروبين من البدو المغبرين ) والتفتيش على جباية الضرائب وفي بعض الأقاليم ، أسسندت هذه المستوليات الى مشايخ العرب · كذلك خصصت فقرات طويلة لكيفية معاملة الفسلاحين وكيفية جبساية الضرائب منهم • كذلك تناول القانون عمل مسلح شامل للأملاك والأراضي الزراعية والأرض المراحة ( الأرض التي تحرث وتترك عاما كاملا لاراحتها ) والأراضي التي لا يصلها فيضان النيل ، ومؤسسات الوقف ومخازن الغلال ، والمواني ودار سك العملة • وعلى الباشا ، الذي يشار اليه باسم ملك الأمراء ، عقد اجتماعات منتظمة لمجلس الدولة ( الديوان ) أربع مرات أسبوعيا كما هو الحال في الديوان العالى. في اسطنبول • ومن أبرز ملامح القانون هو أن أهم ما فيه يعد استمرارا لما كان وقت المماليك ، رغم أن العثمانيين اضطروا الى قمع تمردين خطرين وسبحق الاضطرابات البدوية والقانون ينص بصفة خاصة على أن القوانين التي تتناول الضرائب ، والجمارك ، وغر ذلك من الأمور المالية والادارية التي أصدرها قايتباي \_ الذي كان مملوكا سلطانيا في الفترة من ١٤٦٨ الى ١٤٩٦ ، والذي حارب العثمانيين في الأناضول ــ تظل سارية المفعول ٠ كذلك أعطى القانون للمماليك اعترافا رسميا • ورغم أن القانون لا يكاد يدع أى مجال للشك في أنه سيتم التحكم فيهم تحكما وثيقا عن طريق ضباط من اسطنبول ، الا أنه مع ذلك ، قد تم تنظيمهم في كتاثب ٠ بل أن المعاشات والألقاب التي تم الحصول عليها في زمن المماليك تم الاعتراف بها • ومن الملحوظ ، أنه رغم أعمال التمرد الآأن العثمانيين قبلوا الماليك ٠ اذ عين بعض الماليك في منصب الكاشف وقادة قافلة الحج ( أمراء الحج ) •

فى ذلك الوقت ، كانت الامبراطورية قوية وتشعر بالثقة كذلك لا تتوقع وقوع تمرد من جانب الماليك مرة أخرى ·

لم تصبح مصر قط مقاطعة عثمانية منتظمة ؛ أذ لم يطبق فيها التيمار ( النظام الاقطاعى العسكرى ) الذى كان يشير الى الاندماج التام لاخدى

وقد اقتصر منصب الكشاف في الصعيد الأعلى على العربان ، وكان ولاة الاقاليم
 تابعين له ، وغالب الكشفة كانوا مماليك وان لم يكونوا كذلك روعى الا يكون لهم عصبة •

صلاح هریدی ، دور الصعید فی مصر العثمانیة ، القاهرة ، دار العارف ، ۱۹۸۶ • من ۱۳۳-۱۳۳

موجز للتاريخ السياسي لمص العثمانية : يمكن تقسيم التاريخ السياسي الى أدبم فترات رئيسية (٢٥) :

۱ – القرن السادس عشر حين كان يحكم مصر حكما فعليا باشوات تعينهم اسطنبول • ونشأت الاضطرابات الأولى حوالى عام ١٥٩٠ مع أعمال التمرد التي قام بها الجنود • ويقمع محمد باشا ( ١٧٠٦ – ١٧١١) الجنود المتمردين ( الكثير منهم من الماليك ) وبعده أخذ الباشوات يفقدون السلطة بالتدريج •

٢ \_ فى القرن السابع عشر ، تنتقل السلطة الى كبار الأمراء
 ( البـــكوات ) •

٣ ـ وفى أواخر القرن السابع عشر وأوائل القرن الثامن عشر ،
 تنتقل السلطة الى الكتائب السبع (أساسا الى الانكشارية) الذين قد أنهكتهم المنافسات الداخلية .

٤ ــ طوال معظم القرن الثامن عشر ، كانت السيادة تخص بكوات المماليك الذين كانوا دوما يقتتلون فيما بينهم ، حتى عام ١٧٩٨ حين وضع الاحتلال الفرنسى حدا لنظام المماليك .

وتتوقف التغطية التفصيلية للأحداث السياسية التي قدمها المؤرخون الحوليون عند اقرار ابراهيم باشا للأمور في مصر واصدار قانوني نامه مصر عام ١٥٢٥ اذ ينتهي تسجيل ابن اياس التاريخي الممتاز المكتوب باللغة العربية عند نوفمبر سنة ١٥٢٦ أما تسجيل الديار بكرى المفصل المكتوب بالتركية ، فلا يتعدى عام ١٥٢٥ وظهر مؤرخون حوليون آخرون في القرن السابع عشر قدموا لنا حوليات قليلة متناثرة الأحداث وأدني بكثير من المستويات والمعايير الموجودة في التراث التاريخي المصرى الذي كان ابن اياس آخر ممثليه ، وقد يشير هذا الانقطاع في التراث الحولي التاريخي الى أن حقبة سليمان القانوني ( ١٥٢٠ – ١٥٦٦) وما بعد ذلك كانت مستقرة لم تحدث فيها أحداث ذات مغزى سياسي بارز وقبلت ولاية مصر بهدوء وسلبية حكم المنتصر ،

ففى واقع الأمر ، تبين المواد الأرشيفية ( أو سجلات المحفوظات ) في تلك الفترة أن اسطنبول كانت أكثر انشغالا باليمن والحجاز الى حد كبير من انشغالها بمصر •

وكان معظم الحكام الذين أرسلوا لمصر أقوياء وأكفاء ، والمعطيسات التاريخية القليلة المتاحة عنهم تتحدث عن أعمالهم أو عن الأثر الذي تركوه في نفوس رعاياهم .

وقد يعكس تدهور كتابة التاريخ المصرى أيضا أن مصر لم تعد هي مركز الأحداث ، عند المعاصرين ، وانما مجرد مقاطعة ، ولم يشعر المصريون الذين كان المؤرخون الحوليون يكتبون من أجلهم بالظلم تجاه الحكم العثماني ، غير أنه توجد مؤشرات على انخفاض الروح المعنوية في دوائر المتعلمين ، مما لم يشجع بالتأكيد على كتابة التاريخ ، بالاضافة الى ذلك ، فان الباشوات الذين كانت فترات حكمهم قصيرة ، في المعتاد والذين كان من الممكن استدعاؤهم في أي وقت ، لم يقدموا الرعاية أو حتى الانتباه للحوليين أو الكتاب بالقدر الذي كان يفعله المماليك (٢٦) .

وكما حدث في أنحاء أخسري من الدولة العثمانيسة ، فقد أدى الاستقرار الى تدهور اقتصادى ومالى • فلما تأذى الجنود من التضخم ، حاولوا تعويض أنفسهم باجبار الحرفيين والتجار على الدخول معهم في شراكات ، وكذلك الحصول بالقوة على نقود مقابل الحماية (اتاوات) في المدن ، وفرض ضريبة غير قانونية وهي ( الطلبة ) على الفلاحين • وفي عام ١٥٨٦، ثار الجنود ضد الباشا • في بداية الأمر، هاجموا الموظفين، والضباط غير أنه فيما بعد اعتدى على أحد الباشوات وفي ذلك الوقت ، أصبح الضباط أنفسهم متمردين • وفي سبتمبر عام ١٦٠٤ ، نشبت فتنة نتج عنها قتل ابراهيم باشا الذي عرف فيما بعد بالمقتول • فألقى خلفه القبض على العديد من المتمردين وقام باعدامهم ، غير أن النظام لم يستعد بشكل له احترامه حتى جاء حكم محمد باشا ( ١٦٠٧ - ١٦١١ ) الذي أكسبه قمعه الحازم للجنود غير المنضبطين وصف قول قيران Qul Qiran اى محطم الجنود المتمردين اذ انه لدى وصوله مصر، قام بالغاء (الطلبة) غبر أن الجنود في كتيبة الفرسان الذين كانوا موزعين في الريف ، تجمعوا في طنطا في الدلتا ، داخل ضريح الولى المحبوب سيدى أحمد البدوي وأقسموا على مقاومة ذلك القرار • وكان رد فعل محمد باشا ردا سريعا وذلك بتنظيم قوة من الفرق الموالية له ومن البدو ، التى قامت بسحق التمرد • وقتل الكثير من مثيرى الفتنة كما نفى ٣٠٠ الى اليمن • ومن غير الواضح هل كانت الانتفاضة اكثر بكثير من محاولة قام بها الجنود الفاضبون للتشبث بامتيازاتهم غير القانونية فى وجه عزم الباشا على اعادة النظام والعدل •

ويحاول المؤرخون المحدثون اعتبار الانتفاضة حركة مملوكمة انفصالية لاسترداد السلطنة ، غير أن الأدلة المتاحة لا تؤيد مثل هذا الاستنتاج ٠ اذ لا يوجه دليل مقنع على أن جميع المتمردين كانوا من المماليك ، مع أنه بالتأكيد كان يوجد بعض منهم • وتقول رواية محمد بن أبي السرور البكري الصيديقي ، وهو مراقب معساصر للأحداث ، ان المتمردين قاموا باختيـــار سلطان ووزير من بينهم • فلو صـــدقت هذه المعلومة ، فانها تؤيد الافتراض القائل بوجود تمرد سياسي ضد العثمانيين ، غير أنه بما أن ابن أبي السرور اتخذ جانب العثمانيين ، فمن المحتمل أنه كان رجع الصدي لدعايتهم • وأيا كان الأمر ، فمن الغريب أنه بالرغم من أن هذا المؤرخ الحولي كان على دراية بالتفاصيل الدقيقة لملانتفاضة ، الا أنه لم يذكر اسم سلطان المتمردين هذا اذا وجد مثل هذا الشخص على الاطلاق (٢٧) • ورغم أن محمد باشا كان شخصا مسموع الكلمة ومعروفا بأعماله العامة ، الا أنه لم يحاول تغيير الاتجاه القائل بضمعف قبضة السلطان على المقاطعات ( الولايات ) • وأخذ الباشوات يفقدون السلطة باضطراد أثنساء القرنين التسالين وصاروا أدوات الاسباغ الشرعيـة على سلطة السلطان • وقضـوا وقتهم في القلعة كسجناء نسبيا في قصورهم • وأخذ كبار الأمراء البكوات يتخلصون هن الحاكم أكثر فأكثر اذا لم تكن سياسته ترضيهم ، ويبلغون السلطات في اسطنبول • وأصبح من المعتاد أن يعين أحد كبار البكوات مندوبا ، أو حاكما بالنيابة (قائم مقام) من قبل زملائه ويسير أمور الحكم الى أن يصل الباشا •

وتحمل العثمانيون الذين يتسمون بالنظرة الواقعية هذا الترتيب الشاذ، كما يبدو ، لتحقيق حد أدنى من أهداف الحكومة المركزية في مصر:

ا ـ مجرد اعتراف رسمى بسيادة السلطان وذلك بقبول الحاكم وغيره من كبار الشخصيات العثمانية والمبعوثين ، وذكر اسم السلطان فى خطب الجمعة فى المساجد وكذلك سك عملات تحمل اسمه ولقبه .

## ٢ \_ ارسال الخزيني أو الخزانة السنوية أو التحويل المالي ٠

٣ ـ ان الجيش المصرى ( رسميا الجيش العثمانى ، المعسكر فى مصر ) كان يرسل ، عند الطلب ، مفرزة من الجنود ـ تصل عادة الى ٢٠٠٠ رجل ـ للقتال ضمن حملات فى آسيا وأوربا والبحر المتوسط وطالما تم تحقيق هذه الأهداف الثلاثة ، كانت اسطنبول تشعر بالرضى ، مهما بدا من استقلال الأمراء المحليين فى مصر ٠

لقد شهد القرن السابع عشر دخول البكوات ، أو الأمراء ذوى الرتب الرفيعة في مصر • فمن الناحية الشكلية ، كان هناك ٢٤ من البكوات الذين كانوا يتحكمون في مناصب حكومية مهمة ، ولقد بين هولت أن هؤلاء البكوات ـ أو كما يسميهم زعماء عسكريين ـ كانوا خلفاء شرعيين للقيادة العليا المملوكية ، التي ظلت تحت غلالة عثمانية رقيقة ، رغم أنهم لم يكونوا من الماليك • وكانت هناك أشكال معادلة بالضبط في سلطنة الماليك للوظائف التي كان يؤديها أمير الحج والدفتردار ( مسئول الخزانة ) والقائم مقام وحاكم اقليم جرجا الضخم في الصعيد رغم أن هذه الوظائف كانت تحت أسهماء متختلفة • والشيء الذي يؤيد الافتراض بأن البكلكية ( البكوية ) كانت استمرارا لمؤسسات الماليك أو بعثا لمناصبهم هو أنها كانت فريدة لا مثيل لها سوى في مصر ٠ وغالبا ما كان يسمى البكوات المصريون بالسسناجق حسب ما تذكر المصسادر ، غير أن رتبة البكوات السناجق التي كانت شيئًا معياربا في الامبراطورية ، لم تستخدم ني مصر • وبينما كان لقب البك في الأماكن الأخرى في الامبراطوريه يمني أنه أمير مسئول عن وحدة ادارية أو اقليمية تسمى سنجق ، فان لقب سنجق أو بك ، في مصر ، لم يكتسب أي ظلال اقليمية أي لم يكن يعنى أنه مسئول عن أحد الأقاليم ، كذلك لم تكن له علاقة بنظام التيمار الذي لم يطبق على مصر مطلقا (٢٨) • وكما سنفصل في الفصل الثاني ، فان.

البكلكية التي أدارت نفسها بهذه الطرق تغيرت في كثير من الجوانب العديدة المهمة • فانقسمت الطبقة العسكرية الى عصبتين : الفقارية والقاسمية ، الذين تشكل منافساتهم العنيفة الدامية التاريخ السياسي في القرن السابع عشر وأوائل القرن الثامن عشر •

وثمة أسطورة ذكرت في مقدمة كتاب عبد الرحمن الجبرتي تن تاريخ مصر العثمانية ، تشرح هذه الأسطورة الاسمين اللذين استمدت منهما هاتان العصبتان اسميهما ، وهي أن اثنين من شباب الماليك تطورت المنافسة بينهما الى كفاح مرير قبل سليم الأول وفي الواقع ، لم يرد ذكر القاسمية والفقارية قبل بداية القرن السابع عشر ، ويرتبط ظهور المنافسة بين العصبتين الى بداية العمل بالبكلكية ( البكوية ) • وكان لكل عصبة حلفاؤها من البدو : الفقارية السعد ، والقاسمية الحرام • ومن بين الكنائب كانت كتيبة العصرب تقليديا حليفة للقاسمية ، بينما كانت غالبية الانكشارية فقارية •

وكان أبرز ممثل للبكلكاتية (البكوية) في القرن السابع عشر رضوان بك الفقارى، الذى شغل منصب أمير الحج لما يقرب من ربع قرن حتى وفاته، في عام ١٦٥٦٠ وكان رضوان أميرا ثريا وقويا نجح في احباط مساعى منافسيه القاسمية وعدة ولاة لازاحته عن منصبه كأسبر للحج وسعوا لتعيينه واليا على ولاية الحبش (\*)، وهي ترقية أقرب ما تكون الى النفى ومما قوى من مكانته تحالفه مع على بك، حاكم جرجا، وهي المديرية التي كانت تمد القاهرة بالحبوب وهناك من أرجع أصل رضوان بك الى سلاطين الماليك، وزعم أنه يتحدر عن قريش قبيلة النبي وكان تأكيد أصل رضوان بك النبيل تحديا للسلطة العثمانية وإذا ما اقتبسنا كلمات هولت نجد أنه يقول: « تتضمن شجرة العائلة أن رضوان بك كان يمارس وظيفته (كأمير للحج) ليس كموفد من قبل السلطان العثماني الكائن في بلاد بعيدة، وإنها باحساس من الحق الموروث استمده من أجداده الماليك والقرشيين » (٣٠) و

<sup>(\*)</sup> ارتريا الحالية \_ ( المراجع ) •

ولم يكن هذا يعنى أن رضوان أو أى بك آخر فى زمانه كان يدبر أى خيانة ضد العثمانيين فالوقت لم يكن مناسبا لذلك · بل على العكس من ذلك ، فحين كان وضع رضوان فى مصر عرضة للخطر ، اندفع الى اسطنبول ليعلن عن ولائه للسلطان ورتب أن يعاد الى منصبه كأمير الحج فى مصر ·

وبعد وفاة رضوان ، أثارت عجرفة فقارية ردا فعليا قاسميا عنيفا و كان الباشاوات العثمانيون يستغلون التنافس بين المعسكرين كى يقووا من مصالحهم • فبالرغم من أن سلطتهم فى التصرف بشكل مستقل قدولت ، الا أنهم استطاعوا أن يثيروا كل عصبة على الأخرى ، ويتخذوا جانب الجماعة التى يتصادف أن مصالحها تتفق مع غاياتهم •

وهكذا تكون تآلف عام ١٦٦٠ من مصطفى باشا ، وبكوات القاسمية بقيادة أحمد بك البوسنى ، وكتيبة العزب وفى ٢٧ أكتسوبر ، ذبحت جماعة من البكوات الفقارية ، فى ترانه Tarrana وبعد ذلك بعامين ، يتسبب حاكم آخر هو ابراهيم باشا فى قتل أحمد بك البوسنى ، مما عجل بتدهور البكلكية ( البكوية ) و وظل البكوات يشغلون مناصب تقليدية ، غير أنهم لم يعودوا يلعبون أدوارا هامة وحاولت اسطنبول أن تعيد تأكيد سيطرتها على الادارة المصرية أذ قصد الباب العالى إلى أدارة المالية المصرية وذلك باستخدام كتبة من اسطنبول وأن تزيد العوائد من ٢٣ مليون بارة فى السنة إلى ٣٠ مليون بارة .

وعموما ، فقد فشسل العثمسانيون في مواجهة المعارضسة العنيدة اللتي أبداها العسكريون في مصر ، الذين كانوا قد تحولوا الى جهاز في حد ذاته له مصالحه وأصبح لديه روح الفريق .

وحانت ساعة الكتائب السبع فى الحامية العثمانية ( الأوجاقات ) ، وهنا حدثت التطورات السياسية الرئيسية · ففى أثناء الربع الأخير من القرن السابع عشر ، والربع الأول من القرن الثامن عشر ، انتقل مركز الثقل السياسي الى الانكشارية ، وهى أغنى الكتائب السبع وأكبرها

وَأَقُواهَا • وَتَحَلَّ الْمَعَارِكُ بِينَ الْانكشارِيَةُ وَالْعَرْبُ وَهِي ثَانَى الْكَتَانُبُ مِنْ حَيثُ الْقُوةُ وَكُثْرَةُ الْعَدْدُ مَحَلُّ تَنَافُسُ بِيُوتُ الْمَالِيكُ ، في الْحُولِياتُ الْمُصْرِيةَ • الْمُحْرِيةِ •

لم يعد منصب البك مطلوبا ، اذ لم يستطع الباشا أن يحصل على القدر الذى كان يتقاضاه من المرشحين للبكلكية (البكوية) كما كان يحدث من قبل • والأمر الأكثر أهمية من ذلك ، أنه قد أصبح من المقبول ترقية ضابط من الكتائب الى رتبة البكلكية ( البكوية ) التى صلات عاجزة الآن ( أصبح منصب البكوية بلا سلطات ) •

وكما كان الحال بين البكوات ، فان الصراع بين العصسابات العسكرية وداخلها في الكتائب كانت له جوانب اقتصادية وعسكرية بما أن الكتائب كانت تسيطر على العديد من المزارع المربحة ، فكما تبين حياة أحد صغار العسكريين كشك محمد باشودأباشي Kusuk M. basodabasi أو الصغير الرتبة ، في كتيبة الانكشارية ، كيف أن ضابطا صغيرا استطاع البرهة أن يصبح أكثر الرجال نفوذا في القاهرة ، اذ استطاع أن يستخدم سلطته ليخفض من سعر القمح ضد مصالح المضاربين في الحبوب وأن يلغى دفع ضريبة الحماية غير الشرعية ، وبذلك لعب دور المدافع عن حقوق العامة ، وتكشف حياة محمد العملية ، من عام ١٦٧٦ حين استولى على السيطرة على كتيبة الانكشارية حتى اغتياله عام ١٦٩٤، بعض الأحوال السياسية المعقدة في مصر في ذلك الوقت ، اذ حاول بعض الأحوال السياسية المعقدة في مصر في ذلك الوقت ، اذ حاول بعض الأحوال السياسية المعقدة في مصر في مقر الانكشارية وذلك بغيض الى قبرص أو نقله الى كتائب أخرى ، غير أنه نجح في تثبيت اقدامه بنفيه الى قبرص أو نقله الى كتائب أخرى ، غير أنه نجح في تثبيت اقدامه صيدا على مصر لمدة عامين ونصف حتى وفاته (٣١) ،

ودارت الأزمة التالية أيضا حول الانكشارية • وكان الشخص الرئيسي هو افرانج أحمد ، وهو باشودأباشي basodabasi انكشاري • وحاولت جماعة من ثمانية ضباط انكشارية يعاونهم العزب أن يزيحوه • ونجحوا في البداية ، وأجبر افرانج أحمد أن يقبل رتبة بك ، غير أنه بمرور الوقت ، تمكن من العودة الى منصبه الأصلى ، في الانكشارية •

وانشقت القوى العسكرية في مصر معسكرين معاديين ، ولم يكن افرانج جلب معه تدعيمات من بدو الهوارة ، وبعض العناصر من الكتائب الأخرى ، خاصة العزب ، لما كان يتمتع به الانكشارية من مكانة وأرباح • فابتداء من شهر مارس الى يونيد عام ١٧١١ ، وصلت الأعمال العدائية بين المعسكرين الى نشوب المعارك المسلحة • ويعطى تكوين المعسكرين فكرة عن التعقيدات السياسية والعسكرية • اذ وقفت الى جانب افرانج أحمد غالبية الانكشارية ، والباشا ، ومحمد بك ، وحاكم الصعيد الفقارى الذي جلب معه تدعيمات من بدو الهوارة ، وبعض العناصر من الكتائب الأخرى ، ومعظم بكوات الفقارية وأهالى منازل مماليكهم •

وعلى الجانب الآخر كان هناك تقريبا العزب والكتائب الآخرى ، وكذلك ٦٠٠ من الفارين من الفقارية ، وبكوات القاسمية ، وقايتاظ بك ، وهو من كبار الفقارية كان قد تشاجر مع أيوب بك ، الزعيم الفقارى ، فانضم الى القاسمية ، واستعر أوار المعارك في القاهرة وحولها وأثناء القتال قصفت القلعة ،

وقتل ايواظ بك وهو أحد القادة القاسمية المهمين، وغادر مصر اثنان من زعماء القاسمية المهمين ، وهما : أيوب بك ، ومحمد بك ، الذى سبق ذكره ، وهو حاكم الصعيد ، وذهبوا الى اسطنبول ، وتم أسر افرانج أحمد ، وأعدم في ( ٢٢ من بونيو ١٧١١ م ) ولم تكن الحرب الأهلية التي وقعت عام ١٧١١ ، علامة على هزيمة نظام الانكشارية ، والفقارية ، فحسب ، وانما ما هو أكثر مغزى من ذلك ، أنها كانت تشير الى اضمحلال هذه الأنظمة بمرور الوقت ، وصعود نجم نظام البكلكية ( البكوية ) الذي دام حتى الاحتلال الفرنسي عام ١٧٩٨ ، اذ أن الانكشارية وغيرهم من الكتائب قد اعتراهم الضعف والوهن بعد عقد من الصراع المستمر ، وحتى الكتائب الصراع نفسه ، عاودت البكلكية ( البكوية ) باعتبارها قوة أنساء الصراع نفسه ، عاودت البكلكية ( البكوية ) باعتبارها قوة عسكرية وسياسية مركزية (٣٢) ، ومنذ ذلك الوقت فصاعدا . كان صراع الفرق داخل مجتمع الماليك هو القصة السياسية لمصر في القرن الثامن عشر ، وأصبح التنافس بين القاسمية والفقارية قبيحا وداميا ، اذ كان الهدف النهائي هو القضاء التام على الجانب الآخر ، كما أن

اغتیال البکوات علی ید معارضیهم الذین کانوا یشعرون بالغیرة مما یتمتعون به من جاه ومال ، وأصبح شیثا کثیر التکرار ·

وبعب الصراع المسلح ، انتقلت زعامة القاسيسمية المنتصرين الى اسماعيل بك ، الابن الأكبر ذي الستة عشر عاما لايواظ بك ، الذي كان قد قتل • وبعد أن قتل ، تم اغتيال اسماعيل نفسه عام ١٧٢٤ وهو من الأمراء الذين كانوا يتنافسسون معه على السيادة • وكان محمد بك شركس ، من أبرز المتنافسين الذين تلوا اسماعيل ، وهو رئيس فرع آخر داخل القاسمية • وتميز هذا الأمير المفرط في الحكم الفردي الخالي. من المبادى، بأنه كان أول من حاز لقب شبيخ البلد الذي كان يحظى به كبر البكوات ، الذي كان أقوى شخصية في القاهرة • وتسمى الحكومات العثمانية ، في العسديد من الوثائق الرسمية ، هذا اللقب « ابتكاراً شیطانیا » ومصدر جمیم متاعب مصر (۳۳) · غیر آن اسطنبول ، اضطرت، على مضض ، أن تتحمل اللقب الجديد ، الذي كان اختراعا ابتدعه البكوات ، وعبر عن سيطرتهم وعجز الحاكم • وفي البداية تحالف محمد شركس مع ذي الفقار • وكان مغتال اسماعيل بن ايواظ أحد اثنين طامعين في السيادة • وكان ذو الفقار يحوز على تأييد الباشا فنفي شركس في شمال أفريقية ، وتسلل الأخبر الى مصر ، مع أتباعه وشكلوا معارضة لحكام القاهرة ٠ فهزم في المعركة وأغرق في النيل في ١٢ أبريل ، ١٧٣٠ ، بينما كان يحاول الهرب . كما قتل مؤيدو شركس ( ذو الفقار ) في القاهرة بعد ذلك بيومين • وكان سقوط محمد بك شركس علامة على عودة الفقارية • وعلى كل ، كانت عصابات الماليك تميل إلى الانشقاق الى أقسام أصغر فرعية تتنافس مع بعضها ، مما أفرغ انتصار البكوات من أي معنى ، كما لم يعطوا قادة الكتائب أي فرصة لاحياء بعض من نفوذهم القديم • انتقلت السلطة السياسية الى حكم ثلاثي : هؤلاء الثلاثة كانوا اثنين من ضباط الكتائب ، عثمان كتخدا القزدوغلي ( وهو من الانكشارية ) ويوسف كتخدا ( عزب ) وأحد البكوات هو محمد بك قطامش • وقتل الثلاثة جميعا بعد ذلك في مذبحة من تدبير بكير باشا في نوفمبر ١٧٣٦ ، وكانت واحدة من أكثر المعارك التي أريقت فيها الدماء وأسوئها في حوليات مصر العثمانية • وأودت بحياة أحد عشر أميرا وبك ، وقائد كتىبة .

وظهر ثلاثي حاكم جديد ، يتكون أيضنا من ضنابطين ، أحدهما انكشاري والآخر عزب يحمل لقب كتخدا • وتحدي هذا الثلاثي ضابط انكشاري آخر ، هو ابراهيم تشافوش ( شاويش ) الذي يعرف على نطاق أوسع باسم ابراهيم كتخداء الذي سادت شخصيته القوية المسرح المصرى لمدة عشر سننوات : ( ۱۷۶۳ ــ ۱۷۵۶ ) • وكان شريكه هو رضوان كتخدا الذي قاد أيضا عصبة الجولفية الأصغر حجما ، كضابط من العزب، وساعه ابر اهيم في مطاردة عثمان بك ، المملوك وخليفة ذي الفقار ، حتى أخرجه من البلاد ٠ ولم يشكل رضوان كتخدا أي تهديد لابراهيم بما أنه كرس وقته وطاقته لبناء مساكن رائعة ، وكذلك لرعاية الشعراء • وكان ابراهيم كتخدا هو رئيس القزدوغلية ، وهي جماعة قوية متحالفة مع الفقارية ٠ ومن الجدير بالملاحظة • أنه لم يكن هو نفسه من البكوات ، وأنه وصل للسلطة بحكم وضعه في كتائب الانكشارية ، والكثير من مماليكه قدر لهم أن يصبحوا من البكوات • وكان حكم ابراهيم ورضوان هو آخر مراحل التحول من حكم الكتائب \_ وبصفة رئيسية \_ الانكشارية الى حكم البكلكية المملوكية ( البكوات المماليك ) • فبعه وفاة ابراهيم في نوفمبر ١٧٥٤ ، قتل مماليكه رضوان ، واختفى الجولفية Julfiyya كقـــوة سىاسىنى •

ومنذ ذلك الوقت فصاعدا ، احتكر القزدوغلية السلطة السياسية في مصر حتى الاحتلال العثماني • ولم تتوقف المشاحنات ، حيث حلت المنافسات الشخصية بين البكوات القزدوغلية محل المنافسات بين العصابات •

بعد سنوات عديدة من عدم الاستقرار ، أصبح على بك الكبير أو بولوت كابان Bulut Kapan « صائد السحاب » شيخ البلد ، ( الذي جعل الناس تطلق عليه هذا الاسسم هو طموحه وعجرفته ) بعد أن انقلب على على العزاوى ؛ الذي كان يسمى أيضا الكبير ، مما جعل المؤرخين قيما بعد يخلطون بين الاثنين • وكان العزاوى مملوكا لابراهيم كتخدا مثل على بولوت كابان نفسه • وكانت الفترتان اللتان قضاهما على في المنصب كشيخ البلد ( ١٧٥٦ - ١٧٧٢ و ١٦٦٧ و ١٦٧٧ ) نقطة

تحول في تاريخ مصر العثمانية · فباعتباره طاغية ، وشديد الطبوح ، كان أول حاكم منف أحمد الثائر ، \_ قبل ذلك بقرنين ونصف \_ يحاول أن يفصل مصر عن الدولة العثمانية ويعيد السلطنة الملوكية · فأعد عدته بدقة وقسوة غير مسبوقتين · غير أنه أخل بالتوازن القديم بين القوى المحلية لكي يحقق أهدافه ·

وعن طريق الاغتيال والنفي ، أذال الكثير من البكوات ، والعصابات المملوكية ، بمن في ذلك حلفاؤه السابقون · وكان أحد مساعدى على بك والذى رشحه للقب بك ، بوسنيا يسمى أحمد باشما الجزار · غادر ذلك الرجل مصر في الوقت المناسب كي ينقذ نفسه من طغيان على · وعرف فيما بعد بحاكم صيدا · ومحا على بك استقلال الانكشارية بعد أن طهرها من كبار ضباطها عن طريق الاعدام أو النفي ·

وبعد هذه الاجراءات ، لم يعد لكتائب الانكشارية الا وجود شكلى وأصبحت مهامها الرئيسية هي حماية الحرفيين والتجار ، ومساعدة البكوات المماليك في سحب أموال من الخزانة بدعوى أنها رواتب الجند الانكشارية ، الذين تم تسجيل أسمائهم كجنود ( المقصود : سحب أموال على أنها أجور لجنود انكشارية مستجلين وهم في الحقيقة غير عاملين بالجندية ) .

أنشأ على بك جيشا كبيرا يضم مماليكه العديدين والمرتزقه من شمال أفريقيا والدروز والبدو والشيعة والمسيجيين •

ومع مقدم عام ۱۷۷۰ ، حطم الحكم الذاتي الذي كان يتمتع به اتحاد البدو في الصعيد والدلتا • وكان الهوارة في الصعيد قد اغتنموا تحت قيادة الشيخ همام الثرى القوى ، فرصة الصراعات المستمرة في القاهرة وحصاوا على حكم ذاتي نسبى في الأراضي الواقعة بين أسيوط وأسوان • وهرب الكثير من الأمراء المتمردين والهاربين من المعسارك المتكررة الى الجنوب ، وانتظر بعضهم ظروفا أفضل بينما استقل آخرون من الهوارة • ولما كان على بك عازما على أن يمد حكمه على البلاد بأكملها فقد هزم على ولما كان على بك عازما على أن يمد حكمه على البلاد بأكملها فقد هزم على

بك هماما ، الذى توفى بعد ذلك بفترة قصيرة ( ١٧٦٩ ) • وقى نفس العام ، اسر الشيخ سويلم أهم مشايخ العرب فى الوجه البحرى ، وتم اعدامه • وبدأ على بك سياسة جمع المال قسرا بغلظة غير عادية • فكثيرا ما فرض ضرائب غير قانونية ( أفانيات ) Avanias على التجار الأوربيين فى مصر ، وعلى الاقباط والأثرياء الآخرين • أما أكثر من أصابهم ضرر سياسة على ، فهم الجالية اليهودية التى ظلت لعدة قرون مسئولة عن الجمارك ودار سك العملة وتغيير العملة • فقبض على بك على العديد من موظفى الجمارك اليهود وأخذ أموالهم عنوة ، وأعدمهم • واعطى مناصبهم للمسيحيين الشوام الذين كانوا قد وصلوا حديثا ، فكان حكم على بالتأكيد هو أعنف صصفعة لليهود المصريين لقرون عديسه •

وبدأ على يتحدى السيادة العثمانية مباشرة · ففصل الولاة في عامى ١٧٦٨ و ١٧٦٩ ، وهي حركة عادية ، في حد ذاتها ، غير أنه أيضا لم يسمح بوصول ولاة آخرين · واتخذ امتيازات الحاكم المستقل ، وأمر بأن ينادى باسمه في صلاة الجمعة وأن يكتب على العملة · ووسع من علاقاته الخارجية ، مستهدفا ضم أراضي الحجاز والشام ، التي كانت أجزاء من السلطنة المهلوكية · ولم يكن تدخله في الحجاز عام ١٧٧٠ أمرا غير عادى ، ذلك أن الحكام في القاهرة كثيرا ما فوضهم السلطان العثماني بأن يتصرفوا هناك نيابة عنه في صراعات أسر أشراف مكة المتكررة ·

وفى بعض المناسبات ، أحل بك مصرى محل حاكم جدة ، وكانت حملة على بك على سورية عام ١٧٧١ ، تحديا سافرا للسلطان ·

وكان على بك يعتمد في تحركاته الجريئة على قوتين: الشميخ ظاهر العمر حاكم الجليل، الذى كان مثله منكبا على محاولات للحصول على الاستقلال، والروس، الذين كانوا، في ذلك الوقت، في حالة حرب ضد السلطان ويبحثون عن حلفاء في شرق البحر المتوسط وبدأت قوات على بك تتبدد أثناء الحملة على الشام، فمع أن القائدين اللذين كانا

يقودان قواته اسماعيل بك ، ومحمد بك أبو الدهب هزما قوات السلطان وكانا على وشك الاستيلاء على دمشق ، الا أنه لم يتم لهما ذلك ، وتوقفا بعسد أن كانا على وشك اعلان تمرد شامل ضد السلطان بالاتفاق مم المروس . وأوقفا الحملة فجأة وعادا الى مصر ، في خريف ١٧٧١ .

وكان لهما اليد العليا على على فى الصراعات التى جاءت مع مرور الوقت ، وفر على الى صديقه ظاهر العمر ، وبقى معه لمدة تقرب من سنة • ثم تم اغراؤه بالعودة الى مصر برسائل مزيفة من مؤيديه هناك يعدونه فيها أن يعيدوه الى السلطة ، فأسره مملوكه السابق ، وتوفى بعد ذلك بأسبوع ـ ربما مسموما فى مايو عام (١٧٧٣) •

وعندما أصبح أبو الدهب شيخا للبلد ، جعل سياسته مع العثمانيين مناقضة تماما لسياسة على بك الكبير فأظهر ولاءه لهم بقبوله الوالى العثماني رافضا سياسة على بك الكبير التي لم تكن تنهج نهجا اسلاميا ، وأظهر أبو الدهب عواطفه الدينية بتوقير علماء الدين وبلعمه المالي للمؤسسات الدينية الا أن حكمه لم يطل فقد مات فجأة سنة ١٧٧٥ أثناء معركة في الشام ضد ظاهر العمر ويقول كريسيليوس Creselius الذي كتب دراسة مقارنة بين على بك ومحمد أبي الدهب ، أن مصر نعمت في ظل حكم كلا الرجلين بحكومة قوية فرضت القانون والنظام أذا قارنا حكمهما بحكم من كان قبلهما مباشرة ، ومن أتى بعدهما مباشرة أيضا (٣٤) ٠

وتبعت وفاة (أبو الدهب) سنوات من المصاعب الداخلية ، حيث تصارع البكوات القزدوغلية Quzdughli على السيادة • ونشأ من هذه الصراعات الحكم الثنائى ، المكون من ابراهيم بك ، ومراد بك ، وكانا مملوكين من مماليك أبى الدهب لم يتمردا بشكل سافر ضد الباب العالى، غير أنهما توقفا بالفعل عن ارسيال التحويلات المالية السينوية الى السيلطان • •

وأصبح ابراهيم شيخا للبلد ، غير أنه كان يستشير شريكه ، مع أنهما تشاجرا وتم عقد الصلح بينهما ·

وتضافرت النزاعات السياسية الداخلية بالاضافة الى سلسلة من الكوارث الطبيعية \_ مثل الأوبئة كالطاعون وارتفاع فيضان النيل وظهور طاعون الماشية \_ تضافرت كل هذه العوامل على أن تسبب للأهالي مصاعب اقتصادية مرعبة · كما كان جور الحكم الثنائي المستغل أكثر نوعا ما من المعتاد ، تحت حكم بكوات المماليك ·

عند هذا الحد ، حاولت اسطنبول أن تفرض الحكم العثماني المباشر على مصر • فغزا الأمير آلاى جزايرلي حسن باشا مصر في أغسطس عام ١٧٨٦ ، ومزج تحركاته العسكرية ضد ابراهيم ومراد باعلانات تعد باعادة الحسكم العادل المبنى على قانون نامه الذي أصدره سليمان ومبادى الاسلام • وفي البداية ، اهتم السكان اليائسون بما قال ، ولكن مع مرور الوقت ، فقد حسن باشا شعبيته • ذلك أنه في تعامله مع الفلاحين وسكان المدن كان ظالما شأنه شأن المماليك ، فنصحه اسماعيل بك الذي عينه حسن باشا شيخا للبلد بأن يأخذ المال قسرا كما فعل البكوات •

اثناء ذلك ، تقهقر ابراهيم ومراد الى الصعيد ولم يقدر حسن باشا على ارجاعهما من هناك وفي أكتوبر عام ١٧٨٧ ، تم استدعاء حسن باشا لأن الدولة العثمانية كانت على شفا الحروب مع روسية ، وفي عام ١٧٩١ ، قضى الطاعون على أعداد رهيبة ، وكان اسماعيل بك من بين الضحايا ، وكان هو الذي حكم القاهرة بعد رحيل حسن باشا ، ودخل ابراهيم ومراد القاهرة مرة أخرى واستأنفا الحكم في يوليو ، ورغم أن نظامهما لم يلق تحديا أساسيا الا أن الأحوال ازدادت تدهورا ، بسبب الأزمات الاقتصادية والسياسية التي دامت وقتا طويلا ،

وفى ١ يوليو ١٧٩٨ ، وصلت قوات الحملة الفرنسية الى الاسكندرية كى تعطى اشارة البدء لحقبة جديدة ، فى تاريخ مصر والشرق الأوسط • ولم يكن ابراهيم ومراد على استعداد لمواجهة الفرنسيين كما لم يكونا على علم بالرياح التى كانت تهب ، والتى وضعت حدا لنظام الماليك ، ومجتمعهم •

### الغصسل الثساني

# تقلبات الطبقة العاكمة

### اتجاهات المصريين نحو العثمانيين \_ ملاحظات عامة

كما يشير عنوان هذا الكتاب ، فانه يقوم الاتجاهات المصرية نحو العثمانيين ويبحث فيها ٠ أن المؤرخ الذي يتحمل مهمة كهذه تواجهه مشكلات منهجية معقدة ٠ فالي أي حد كان المؤرخون الحوليون ممثلين. اجتمعهم ؟ فلقد رأينا أن أبن أياس كان يعبر عن آلام الماليك الذين سقطت دولتهم • وكان الكثير من المؤرخين الحوليين اللاحقين من بين علماء -الدين أو الموظفين الذين كانوا يتحدثون نيابة عن قطاعات خاصــة من المجتمع ، وكانسوا يعتمدون على حسن نيسة العثمانيين • كما يجب على المرء أن يأخذ حدره من النظر للأمور بغير منظور العصر الذي يؤرخ له • فرغم وجود التوترات العرقية زمن العثمانيين ، الا أن هذه التوترات. لم تكن لها أي صلة بالأيديولوجيات القومية ، التي لم تطرأ الا في النصف الثاني من القرن الثامن عشر ، والأكثر من ذلك ، فإن العثمانيين ــ كما يبدون في كتابات المؤرخين الحوليين العرب ، وكتاب التراجم والصوفية وكتاب الرحلات \_ ليسوا ، بالضرورة ، هم العثمانيين الذي تكشــفهم الحقيقة الموضوعية ، هذا اذا ما وجدت ـ أي الحقيقة الموضوعية ـ مطلقا في الأمور التي نهتم بها (١) فكما رأينا في الفصل السابق ، فان ابن اياس كان ينظر للاحتلال العثماني لمصر على أنه كارثة • كذلك فان محمد ابن طولون المتوفى ١٥٤٦ والذي كان شاهدا على الغزو وهو كاتب شامى ، كان أيضا شديد الانتقاد للنظام الجديد ، رغم أنه عبر عن نفسه منمرة أقل مرارة وأنفعالا بكثير من تلك التي اتخذها معاصره المصرى

في السابق، فالكثر منهم كانوا باحثين جادين، وكان بعضهم من أفضل الباحثين في علوم الاسلام (١٢) • وثمة تفسير آخر لشرح قبول المصريين والعرب الآخرين للسيطرة العنمسانية يكمن في خبرتهم السياسية والاجتماعية ٠ لقد حكمهم أجانب لعدة قرون ، كانوا غالبًا من أصول تركية ا أو شركسية ١٠ذ كانت النظرية الاسلامية والسياسية - وكذلك المارسة -أنه ما ان يستولى الحاكم على السلطة ويثبت قدرته على الحكم ؛ حتى يصبح حكمه حكما مشروعا • وليس من الضروري أن يشارك المحكومين اللغة أو الأصل ٠ وان كان هذا لم يمنع ظهور توترات مصرية ـ تركية وحالات ظهرت فيها كراهية المصريين للترك ذلك أن الفوارق في الطباع كانت من الضخامة بحيث لم يمكن غض النظر عنها ، اذ خلقت صورا سلبية وقوالب ثابتة لدى كلا الجانبين فغالبا ما كان المصريون يشعرون بأن الأتراك ليسوا مسلمين صالحن . وكان الأتراك يتساءلون عن مقدرة المصرين على الحكم والقتال ، اذ كانوا يســـتخدمون في وصفهم الفاظ تحقير ، مثل لفظ تات Tat أو مقلاجي Miylaji حين يشيرون الى المصريين واعتبروهم ادنى منهم اجتماعيا (١٣) ٠ كما أن استيعاب الأراضي العربية داخل الدولة العثمانية أجبر المصريين وغيرهم من المتكلمين باللغة العربية على م اجعة صورتهم الذاتية • فتحت حكم الماليك ، كانوا يعرفون انفسهم على أسس دينية فقط وكان الماليك يدعون أتراكا ، غير أن تركيتهم شيء أكثر وظيفية منه حق مولد ، فهي ميزتهم على رعاياهم •

ويشير المؤرخون العرب، وعلى رأسهم ابن اياس، الى المماليك على أنهم أتراك، بينما كان يشار الى العثمانيين على أنهم (أروام) (تراكيما) أو (عثمانية) (١٤) • ولم يكن في استطاعة أحد سوى نخبة المماليك استخدام أسماء تركية، وهم وحدهم الذين كانوا يتحدثون بالنغة التركية، رغم أنها لم تكن هي اللغة الأم عند الشراكسة، الذين وصلوا الى السلطة في السلطنة المملوكية عام ١٣٨٢ •

لم يكن هناك شك في عروبة مصر سواء من حيث اللغة أو الثقافة ، وكانت اللغة العربية هي لغة الحكم • ولكن بعد أن فتح العثمانيون مصر ، كان الوجود التركي في مصر سائدا بشكل كبير ويشعر به الكثير من

طبقات المجتمع ، رغم أن الحكام الجدد لم ينظر لهم على أنهم أتراك ، وأنما كسسلمين •

أصبحت اللغة التركية هي لغة الحكومة والقضاة وغيرهم في الجهاز الادارى ، خاصة أولئك الذين كانوا في مراتب عليا • فهم كانوا يتحدثون بها • ويظهر في المصادر اصطلاح جديد للاشارة الى الأهالي المحليين الذين كانوا يتحدثون باللغة العربية : وهو أولاد العرب أو بالتركية أفلاد أعسراب •

ومن الواضع أن الماليك ، الذين بقوا تحت الحكم العثماني ، لم يعد يمكنهم أن يعتبروا أنفسهم أتراكا ، وصاروا الآن يشار اليهم على أنهم شراكسة ( مماليك أو غز ) (١٥) .

وبمرور الوقت ، ضاقت الفجوة الاجتماعية بين الأهالى ، بينما السعت الفجوة بينهم وبين الأتراك • اذ شعر المصريون بأنه بالرغم من أن مصر صارت مكانتها هي مكانة ولاية في الدولة العثمانية ، الا أنها منفصلا • فمن الناحية السياسية ، كانت بلاد العثمانيين تسمى الدولة ، أو السلطنة وأحيانا الدولة الرومية ، أي الدولة التركية • وكان يشار الى مقاطعات الدولة المتكلمة بالتركية ، على أنها الديار الرومية ، أي الأراضي التركية •

وعموما ، كان يشار الى مصر على أنها الديار المصرية ، أى أرض مصر ، بمعنى أنها بلاد منفصلة ، رغم ارتباطها بالدولة العثمانية ٠ اذ لم يذهب أى سلطان عثمانى الى مصر سوى سليم الأول ٠ ولم يتابع المصريون خلفاءه الا على البعد ، رغم أنهم كانوا يعتبرون هؤلاء السلاطين شخوصا موقرين مبجلين محبين للخير (١٦) ٠

ولم يلاحظ المؤرخون الحوليون سيوى اعتلائهم العرش ووفاتهم أما ما دون ذلك فهو نزر يسير • وفى القاهرة ، كانت الاحتفالات بمولد ابن للسلطان فى اسطنبول أو بانتصار عثمانى فى ميدان القتال ، محدودة بتعليق الزينات على الحوانيت والمنازل والألعاب النارية •

ويجب التأكيد على أنه قبل نهاية القرن الشامن عشر لم يزعم السلطان العثمانى لنفسه لقب الخليفة ، ولكن مع قدوم هذا الوقت ، كانت الطروف السياسية قد تغيرت ، فحينما كانت الامبراطورية فى قمة مجدها فى القرنين السادس عشر والسابع عشر ، كانت السلطنة من القوة بحيث لم تكن فى حاجة الى اللقب المحمل بظلال تاريخية ـ وهو لقب الخليفة ـ لكى تخلعه على السلطان ،

منتدى سورالأزبكية

ولقد بين المؤرخون ، من قبل ، أن المزاعم القائلة بأن آخر خليفة عباسى في القاهرة نقل حقوقه الى سليم الأول بعد الفتح العثماني لمصر ، أن هي الا أسطورة خلقت في أواخر القرن الثامن عشر • وأحيانا كان يسمى المادحون العرب وغيرهم العثمانيين « ورثة الملك والخلافة ، غير أن هذا لقب شرفى فارغ من أى مدلول سياسي أو ديني (١٧) •

الباشا: كان كبار ضباط الجيش يحكمون مصر العثمانية والاستخدام العثمانى اللغوى الذى قسم الأهالى الى فئتين أساسيتين والاستخدام العثمانى اللغوى الذى قسم الأهالى الى فئتين أساسيتين عسكرى ، « الطبقة العسكرية » والرعية (حرفيا ، قطيع السلطان) يعكس الواقع الاجتماعى (\*) • وغالبا ما كانت الطبقة الحاكمة تستخدم سلطتها كي تثرى نفسها ، بشكل قانونى أو غير قانونى • وكان بعض المدنيين يعملون بالتجارة ، وغالبا ما كانوا في وضع مهزوز غير مأمون اذ كان من المكن للجنود والأمير استغلالهم وابتزازهم • وفي مصر حكما كان الحال في معظم المقاطعات العثمانية - كان الحاكم (الوالى)هو أعلى مسئول من حيث الرتبة ، فهو الذى كان يدير الولاية ، باعتباره ممثل السلطان ، وكان مسئولا عن حماية مصالح الحكومة المركزية ، بما في ذلك جمع الضرائب وتسليمها والحفاظ على القانون والنظام ، وحماية مصالح الدولة الضرائب وتسليمها والحفاظ على القانون والنظام ، وحماية مصالح الدولة السياسي البحرائية بي مصر والأقاليم الداخلة في مجالها الجغرافي السياسي ( الجيوبوليتيكي ) : كالبحر الأحمر ، والحجاز واليمن وولاية الحبش •

the sultans flocks (★) ويطبيعة الحال ليس هذا هو مفهوم الرعية في التاريخ الاسلامي ، وانما المقصود هو من يجب أن يرعاهم السلطان أو المسئول عنهم السلطان وقد الستخدمت الكلمة منذ فجر التاريخ الاسلامي المبكر دون أن يكون لها هذه الدلالة •

ومن بين مسئوليات الحاكم تنظيم وحماية قافلة الحج الى مكة ، وتزويد مكة والمدينة بالحبوب من مصر ·

وكان ينفذ واجباته الادارية من خلال الديوان ، أو مجلس الدولة ، الذى كان ينعقد أربع مرات أسبوعيا ، وكان مشكلا على غرار ديوان السلطان في اسطنبول • هناك كانت تناقش أهم الأمور، الحاصة بالدولة، ويبت فيها ، وتقرأ الفرمانات •

وكان الوالى هو القائد الأعلى للقوات فى مصر ، برتبة باشا ، وقد منح عدة باشوات رتبة وزير (١٨) · وفى فرمانات القرن السادس عشر وأوائل القرن السابع عشر ، كان الباشا يلقب بكلربك مصر فى المعتاد · وفى أزمنة لاحقة ، كان يلقب بوالى مصر ·

ويمكن اعتبار سلطة الباشا مؤشرا مفيدا يدل على قوة اسطنبول في مصر • ففي أثناء القرن السادس عشر وأوائل السابع عشر ، كان الباشا هو حاكم مصر الفعلى ، وكانت سلطته هي العليا رغم تحدى الفرق المتمردة له ، اذ كانت حكومة السلطان العثماني تعطيه صلاحيات كاملة وهو ما يتضبع حتى في تركيب وصياغة فرمانات التولية • فمع أن الفرمانات كانت تعبر عن مشيئة السلطان الشخصية ، حتى فيما يخص أتفه الأمور ، مثل منع علاوة للجنود العاديين ، الا أنها كانت في الواقع ، تعكس اقتراحات الباشا • وفي النصف الثاني من القرن الثامن عشر ، تدهورت سلطة الباشا الى مجرد ممثل لسلطة السلطان •

أما في القرن السادس عشر حيث المصادر نادرة (١٩) ، فقد كان الباشا يلقى بظله فوق جميع اصحاب المناصب في مصر ·

ويسجل المؤرخون الحوليون بعناية تواريخ وصولهم وعزلهم ، وهذه التواريخ هي التواريخ الوحيدة الدقيقة في هذا القرن · وكانت شخصياتهم تحظى بعناية كبيرة ، وكذلك سياساتهم وأعمالهم · ولما كانت مصر من أهم الولايات ، فأن باشواتها كان يتم انتقاؤهم من بين أفضل الادارين ، وأولئك الاكثر قربا من السلطان وأحيانا يكونون من أقربائه ·

النهري بولاق ، أما الحاكم الذفي كان يحضَّر براً ، فيبقى في حيُّ العديلية Adiliyya شمال القاهرة • وكان كبار الأمراء يرحبون بالوالي عند وصول ضباط الجيش والموظفين الذين كان يخلع عليهم الخلع (أردية الشرف) ، وكان الجيش يتوقع الترقيات لدى وصول الباشا الجديد ، الشبيهة بالعلارة التي كان يتلقاها انكشسارية اسطنبول حين يعتلى العرش سلطان جديد (٢١) ، وبعد ذلك بعدة أيام ، كان الباشا يطوف بالقاهرة في مُوكب وهو في طريقه الى سكنه في القلعة ، مركز الحكم ، حيث كانت توحد مصلحة سك العملة والديوان ، والمكاتب المركزية • ونادرا ما كان الباشوات يغادرون القلعة ، بل انهم في النصف الثاني من الحكم العثماني ، كانوا سبجناء نسبيا هناك ٠ على كل ، ففي القرز السادس عشر ، كان الباشوات ما يزالون يتجولون في البلاد • اذ حارب داود باشا شخصيا الكثير من البدو ٠ ولقد تجول ابراهيم باشا ( ١٥٨٣ ــ ١٥٨٤ ) في أقصى مديريات الصعيد حيث فتش على مناجم الزمرد ، كما زار الأهرام ، على أمل أن يجد كنوز مصر القديمة • وفي المحلة الكبرى ، أمر بهدم أحدى الكنائس بنيت على موقع أحد المساجد • كذلك زار ضريع الولى أحمد البدوي في طنطا أكثر الأولياء المصرين شعبية ٠

وفى المناسبات القليلة التى كان الباشوات يغادرون فيها القلعة ، كانوا يحضرون احتفالات يقيمها الأمراء تكريما لهم ، فى قصور وسرادقات خارج المدينة ، فى مواضع مثل قصر العينى ، أو المقياس ، فى جزيرة الروضية .

وكان الباشا يترأس أهم المراسم والاحتفالات في العام ، مثل فتح الخليج في أوائل أغسطس حين يرتفع النيل وكذلك عند رحيل قافلة الحجيج الى مكة ، في شهر شوال ، وفيما عدا ذلك ، كان الباشوات يلزمون القلعة ، وفي عدة مرات أثناء القرن الثامن عشر ، مع أن الباشسا كان يعبر عن رغبته في أن يقود شخصيا حملة ضد قبائل البدو أو ضد أحد البكوات المتمردين ، لم يكن هذا سوى لفتة يقوم بها للتأكيد على خطورة الموقف ، ولم يلق الأمراء صعوبة كبيرة في اثنائه عن الذهاب (٢٢) ،

ولما كانت فترة الباشوات في الحكم قصيرة في العادة ، فكانوا غالبا ما يحاولون أن يثروا بسرعة ، ولم يكونوا مهتمين برعماية مشروعات لن يجنوا ثمارها لأن هذه المشروعات كانت تستلزم الكثير من الجهد والوقت والمال • وعلى عكس سلاطين المماليك ، الذين كانت لهم أضرحة رائعة مشيدة في مصر ، لم يكن الولاة العثمانيون يريدون أن يدفنوا في مصر •

وكان الباشوات يتلقون أجورا سنوية (سليبنات) Salyanes وكان الباشوات يتلقون أجورا سنوية (سليبنات) ولم يكونوا يحوزون اقطاعيات عسكرية ، بما أن مصر لم نكن تدار من خلال نظار التيمار (\*) • واستفادوا ، بالاضافة لذلك ، من مصادر مختلفة للحصول على الدخول (٢٣) •

وبالرغم من افتقار الباشوات العام للحافز، للبدء في اقامة مشروعات مكافة، فلقد قدم الكثيرون منهم أعمالا خيرية، وأقاموا منشآت عامة ومباني دينية ولقد بين ريبون، بطريقة مقنعة، أنه بينما لم يثر العثمانيون القاهرة بالتأكيد بالآثار الرائعة، كما فعل المماليك، الا أنه يمكن مع ذلك، اعتبار الفترة العثمانية فترة شهدت تطورا كبيرا في المدن (٢٤) واذ شيد الباشوات في القرن السابع عشر، والبكوات في القرن الثامن عشر منشآت عدة كما أصلحوا مرافق المياه، والخانات (أماكن استراحة القوافل ليلا) والحمامات والمتنزهات العمومية، والقصور وكما شيدوا الكثير من المباني الدينية، مثل المساجد والمدارس الدينية والتكايا ومدارس تحفيظ القرآن للأطفال والأضرحة وكذلك أسهم الباشوات بالأموال لتزويد الحجاج الى مكة بمرافق للماء والطعام والراحة والأمن و

وكان الباشوات ، متأثرين فى هذا العمل ، أحيانا ، بميولهم الدينية • فعلى سبيل المثال ، كان شريف محمد باشا راعيا لمقام الحسين أبن على ، حفيد النبى ، على ، حيث كان يعتقد أن رأس الحسين يوجد بهذا المقام • ولقد وهب حاكم سابق لليمن الرواق اليمنى فى الجامع الأزهر ، وقام باشا آخر برعاية تكية للصوفية الأتراك (٢٥) •

<sup>(\*)</sup> نوع من الاقطاع العسخرى •

واهتم العديد من الباشوات اهتماما خاصا بالرعاية الاجتماعية . وذلك بأن أخذوا على عاتقهم اطعام عدد معين من الفقراء في أوقات المجاعات وكانوا يجبرون كبار الأمراء أن يحذوا حدوهم (٢٦) .

ويميز المؤرخون الحوليون عادة بين الحكام الخيرين والحكام الظالمين اذ كان بعضهم كرماء محسنين · بينما كان الكثيرون منهم ظلمة أنانيين وغاصبين (٢٧) · فحسن باشا ، الذى عزل عام ١٥٨٣ ، كان بصفة خاصة حاكما ظالما ومغتصبا · وفي القليل من الحالات بنحي المؤرخون الحوليون باللوم على مندوبي الباشوات أو الكتخدا للسهياسات غير المحبوبة أو غير الشعبية · فكان بيع السلع اجباريا (كالنحاس وهو مثال معروف) للتجار بناء على أمر الباشا قد سبب الكثير من التذمر · وفشل بعض الباشوات في أن يتعاملوا بكفاءة مع عصابات المجرمين ، بينما كان الآخرون سيئي السمعة بسبب السهولة التي كانوا يعدمون بها الناس الآخرون سيئي السمعة بسبب السهولة التي كانوا يعدمون بها الناس السهولة التي كانوا يعدمون بها الناس

وفى العصور الوسطى ، وزمن العثمانيين أيضا كانت اتجاهات الحاكم الدينية ذات أهمية كبيرة في تشكيل صورته العامة · فكان هناك حاكمان هما أفيز Üveys باشا ( ١٥٩٧ – ١٥٩١ ) وابراهيم باشا ( ١٦٠٤) من القضاة ، عينوا في منصب دفتردار (\*) · مثل هذه الحياة العملية كانت غير مطروحة في السلطنة المملوكية ، حين كانت الفجوة بين رجال السيف ورجال القلم لا يمكن عبورها ·

ولقد عرف بعض الباشوات بنعوت تشير الى ميولهم الدينية • فكان خادم حافظ أحمد باشا ( ١٥٩١ \_ ١٥٩٥ يحفظ القرآن ، وكان يختمه

<sup>(★)</sup> الدفتردار من اليونانية Diphthear بمعنى جلد الحيوان والرق الذى يستعمل المكتابة عليه ، ودخلت الفارسية بمعنى مجموعة الصحف ، فالدفتردار هن صاحب الدفتر وفي العهد العثماني كان الدفتردار بمثابة وزير للمالية ٠٠ ثم حصل بكرات مصر على حق تعيين الدفتردار ولم يعد قصرا على المسئول المالي ، اذ كان البكوات يمنحون هذا اللقب لشجعان الجند ورجال السياسة دون نظر في خبرتهم المالية وظهر فساد هذا النظام فتم العدول عنه ٠ ( محمد السعيد سليمان ، صحم ١٠٤ ) ... ( المراجع ) ٠ النظام فتم العدول عنه ٠ ( محمد السعيد سليمان ، صحم ١٠٤ ) ... ( المراجع ) ٠

كل أسبوع بعد أن يصل الجمعة جماعة • وكان اسكندر باشا (الذي عن عام ١٥٦٨ ) يعرف بأبي النور ؛ لأنه هو الذي أمر بأن تمسم جميع مساجد القاهرة وأضرحتها وتنظف ، وزودها بالشموع · وثمة محمد باشا آخر كان يسمى غازى بعد أن قمع تمرد محمد بك ، الحاكم المملوكي لجرجا في الصعيد عام ١٦٥٩ • ومنذ أن عرف محمد باشا أن هناك بكوات آخرين أيدوا المتمرد ، سمى حملته غزوة وهو لفظ يستخدم فقط في قتال الكفار والهراطقة • فحصل الحاكم على فتوى من العلماء معلنة أن محمد بك متمرد ، وخائن • وكان العرض العسكري قبل الحملة يشمل الذين اتبعوا سنة النبي على وشاركوا في الذكر ، وكذلك أشرافا (أي منحدرين عن الرسول) يقودهم نقيب الأشراف • وكان هناك على الأقل ، ثلاثة من الباشوات يعرفون بأنهم صوفية ، وهو لقب ديني له أهمية خاصة : الصوفي على باشا ، ( ١٥٦٣ ـ ١٥٦٥ ) وكان زاهدا لا يرتدى سيوى ملابس من الصوف الخشن ، ويتردد على زيارة مقابر الأولياء في القرافة ، والصوفى ابراهيم ( الذي قتله الجنود المتمردون عام ١٦٠٤ ) وكان درويش مولويا (\*) في قونية ، أما الثالث فكان محمد باشا ( ١٦١١ ـ . ( 1710

فى وقت السلطنة المملوكية ، كان هنساك من السلاطين من يوقر الصوفية ، ولكن لم يطلق على أى سلطان مملوكي وصف الصوفي ، وهو تغير يبين التقدم الذى حققه الصوفية تحت حكم العثمانيين ، ويقال ان معظم الباشوات رجال أتقياء يلتزمون بالشريعة ،

وعموما ، فلقد كانت هناك استثناءات : اذ وصف دوكاجين أغلو محمد باشا ( ١٥٥٤ ــ ١٥٥٦) بأنه رجل داعر لأنه اعتاد أن يذهب الى

<sup>(★)</sup> طريقة صوفية منسوبة لمولانا جلال الدين الرومي ، وجلسات الذكر فيها تصاحبها الموسيقا ، وأول درجة فيها هي ( محب ) ثم ( مريد ) ثم ( درويش ) ثم ان كانت له قدرات خاصة ـ ( شيخ ) أو ( خليفة ) ، وهي طريقة متسامحة مع الاديان الاخرى ، وفلقي استهجانا من الفقهاء • وقد اختفت تدريجيا بعد ذلك •

دائرة المعارف الاسلامية ١١٠ جي ٠ بريل ـ المادة ـ ( المراجع ) ٠

النيل حيث كان يغنى علنا ومعه آلة شبيهة بالقيثار · فاستدعى بناء على أمر من السلطان سليمان متهما بالخروج على احكام الشريعة وأعدم · كما أعدم بيرم باشا فى ١٢٦٨ بأمر من السلطان ، على ما يقال ، بتهمة عدم احترام أحكام الشريعة · وكان الباشوات يظهرون ورعهم فى حياتهم الشخصية والعامة معا ·

وكما أشرنا من قبل ، كان أحد واجبات الباشا الرئيسية تنظيم الحج الى مكة وأن يكون مسئولا عن أمن الحجاج وراحتهم ·

وكان كل حاكم عين حديثا ، في المعتاد ، يزور ضريح الامام الشافعي في القاهرة • وكان الكثير من الباشوات يزورون مقابر أخرى مقدسة ويأمرون بترميمها • وكان الباشوات يشاركون في الصلوات التي كانت تؤدى جماعة حين يكون النيل شديد الانخفاض أو شديد الارتفاع •

وربما كانت الصيغة الورعــة التي يصدر بها خادم مسيع باشا ( ١٥٧٥ ـ ١٥٨٠ ) جميع الفرمانات ، خير معبر عن عواطف الحاكم الدينية وعمله الرسمي • وهذه هي الصيغة المقصودة :

الحمد لله ، رب العالمين • والصلاة والسلام على نبينا سيدنا محمد ، وآله وصحبه • ان المؤمنين أى المسلمين اخوة فأفشوا السلام بين اخوتكم • واتقوا الله لعلكم ترحمون • يا عباد الله ، اعملوا بشرع الله •

كان الباشوات لا يفضلون أن يموتوا في مصر ، لو كان الأمر بيدهم . و كان أولئك الباشوات الذين يعرفون أنهم على وشك الموت في القاهرة ، اما نتيجة لمرض مميت ، أو لأنهم قد حكم عليهم بالاعدام ، كانوا يختارون مدافنهم بالقرب من ضريح شريف مثل ضريح الشافعي أو مقبرة الليث ابن سعد (٢٨) .

الجيش الصرى في القرن السادس عشر ـ الجيش في قانوني نامه مصر

كان أساس الجيش العثماني هو حامية سليم مع اضافات تمت

أو الموت · وكان يتحتم ابلاغ المقاطعات والولايات الأخرى فورا بأسماء الجنود المسرحين · والتدبير الحكيم العثمانى كان أيضا جليا : فالوثيقة تحدد أقصى عدد من الجنود فى كل كتيبة ، وتعطى تحديرا صارما ضد الحاق أى رجال قبل ظهور مكان شاغر · وحتى فى هذه الحالة ، لا تتم أى تعيينات حتى يوجد عدد معين من الأماكن الشاغرة ، أى خمسين فى الأوجاقات الأكبر · عندها فقط يمكن ابلاغ الأمر لاسطنبول ، ويتم اعداد طاب لاحلال آخرين محلهم ·

ويولى هذا القانون اهتماما مناسبا لجعل الفرق فى حالة استعداد وتادرة على أداء واجباتها · وهكذا يجب على المتطوع ( الجونيليان ) أن يكون قادرا على استخدام حربة من فوق صهوة جواد ويرمى بسهم بأى من يديه ·

وعلى التوفينكجيان (حملة الأسلحة النارية ) أن يكونوا مهرة في اطلاق النار من أسلحتهم من نوق الخيل و وتحظر النظم على المدنيين ، ببع أو انتاج أو تخزين الأسلحة النارية أو الرصاص ، ومن يفعل ذلك معرض للاعدام وكان الواجب الرئيسي لكتائب الخيالة هو مساعدة حكام الأقاليم أو الاداريين (الكشاف) في جمع الضرائب من القروبين ، والحفاظ على النظام ، والتحكم في رجال القبائل البدو وهناك تحذير للجنود بعدم اساءة معاملة الفلاحين ، وألا يأخذوا طعاما منهم دون دفع ثمنه وبالمثل ، فهمت السلطات العثمانية ، في هذا التاريخ المبكر أن الفرق المتمركزة في المدينة كحرس وشرطة يمكن أن يتعدوا على معايش الحرفيين وأصحاب الحوانيت وذلك بالتدخل في الأنشطة التجارية أو أخذ الاتاوات بالقوة و فكان من يتهم من الجنود بهذا العمل عرضة للخصم من راتبه و

وكان واجب كتيبتى المشاة الكبيرتين ، المستحفظان والعزب ، هو حراسة القلعة وكان على جميع الجنود بلا استثناء ( بمن فيهم المتزوجون ) أن يعيشوا داخل المجمع الضخم الذي يضم المنشآت العسكرية • وكانت الوحدة الأولى ( المستحفظان ) تقوم بعمل الشرطة في مواني النهر أي

مصر العتيقة ، وبولاق ، والكتيبة الأخرى العزب تحرس باب السلسلة بالقلعة وكانت هاتان الكتيبتان تتكونان بالكامل من الأتراك ( روملو ) ، وكان الشراكسة والبدو يستبعدون من هاتين الكتيبتين بشكل خاص (٣٠) .

ويحدد هذا القانون أن أبناء الجنود ، قول أوغولارى qul oghullari ، معناها الحرفى ، أبناء عبيد السلطان ) فى هذه الكتائب يسمح لهم بالالتحاق بالجيش ، حتى أثناء حياة آبائهم .

ومن الأمور التي لها مغزى أنه في القرن السادس عشر ، نفسه ، تخلى الجيش العثماني عن المبدأ القاضى بألا يتزوج الانكشارية حين يكونون في الخدمة الفعلية وتخلى كذلك عن اعتبار الطريقة الوحيدة لقيد الجنود تكون من خلال نظام الدفشرمة (ضريبة الدم) ، الذي ينطوى على تعليم ديني وتعليم عسكرى في قصر السلطان ، أو في الأناضول ، بالنسبة للمجندين الذين ولدوا كمسيحيين وأخذوا بعيدا عن أوطانهم في مقاطعات الدولة العثمانية في البلقان .

وكانت لكتيبة الماليك الشركس أهمية خاصة و فمن خلال هذه الكتيبة وانضم المهاليك الى الجيش العثماني و غير أن قائد الكتيبة الأغا ( القائد ) والكاهيا Kahya الكتخدا ( نائب القائد ) لابد أن يكونوا من الأتراك ( الرومولو ) وهو دليل على أن الشراكسة لم يحظوا بالثقة الكاملة وكما يدل على أن الحاجة للحفاظ على الانضباط في صفوفهم يعبر عنها بألفاظ شديدة القوة وعلى النقيض مع غيرها من الكتائب ولم نكن كتيبة المساليك الشركس يشعل أفرادها المناصب العسكرية الشاغرة وانما يحول رصيدها الى الخزانة (٣١) وثمة شك مشابه للشك الذي يلحق بالماليك وينضح أيضا في الفقرة التي تناقش كتيبة المساعدين والأعوان والرسل التي تتكون من ٤٠ رجللا وي هذه والمساعدين والأعوان والرسل التي تتكون من ٤٠ رجللا وي هذه الحالة تسد الأماكن الشاغرة فقط من كتائب الخيالة ومن الجونليان Göniilliyan

ولقد تم التأكيد على عدم دفع راتب جندى (علوفة ulufe) (\*) لأى من كتائب أبناء الشراكسة والفلاحين ، (يقصد أهل البلد وليس الفلاحين بالضرورة أو البدو) ويمكن عزل الأغا لعصيانه هذا الأمر ، بينما يواجه مندوبه وكاتبه عقوبة الموت (٣٢) ولم تكن سياسة استبعاد أى شخص ليس من أصل تركى خاصة بمصر ، ذلك أن الوثائق تبين أن هذا كان هو أيضا الحال في الشام (٣٣) ان الأمر الذي كان غير عادى عو ادماج المماليك الشراكسة ، بالرغم من وجود كل هذه الشكوك والتوترات ، ذلك أن الأتراك قرروا أن المماليك السينين المتكلين والتوترات ، ذلك أن الأتراك قرروا أن المماليك السينين المتكلين من عم ما لديهم من تقاليد طويلة في ادارة مصر ، يعتبرون شيئا ثمينا جدا بحيث لا يمكن الاستغناء عنه ، وكان لهذا الخروج على مبادئ التنظيم العسكرى والتجنيد عند العثمانيين ، أبلغ الأثر على تاريخ مصر الاجتماعي والسياسي .

## الشروخ الأولى في النظام العسكري

أثناء حكم سليمان القانونى وفيما تلا ذلك من عقود ، كان الجيش المصرى حامية عثمانية نمطية رغم أنه كان كبير العدد بشكل واضح ، حوالى ١٠٠٠٠ منهم ٨٨٠٠٠ « مصرى » (٣٤) · وكانت مسئوليات هذا الجيش عديدة ، ومتنوعة : جمع الضرائب ، والمحافظة على القانون والنظام ، وحراسة قافلة الحج ، وحماية الريف من البدو المغيرين · وتمركزت قوة كبيرة من حوالى الف وحدة \_ أى عشر الجيش \_ فى الصعيد وحسده (٣٥) ·

وفى القرن السادس عشر ، كان على الجيش المصرى أن يعوض أو يدعم الوحدات الشامية التى كانت دائما تعانى من نقص فى الأفراد، كما كان على الجيش المصرى أن يقوم بالمهمة الكريمة ، مهمة اقرار سلطة السلطان فى اليمن – وبدرجة أقل – فى الحبشة (\*\*) \*

 <sup>(★)</sup> العلوفة هي المواد الغذائية اللازمة للانسان والحيوان ، لكنها تعنى أيضا الراتب ٠ محمد السعيد سليمان ، المرجع السابق ، ص ١٥٢ ـ ( المراجع ) ٠ ( ★★) المقصود ولاية الحبش ( ارتريا ) ـ ( المراجع ) ٠

قضائه ، وأنما تحت أمرة بكلر بك مصر ، الذى ظل قائدهم وضابطهم الأعلى .

وبمجرد انتهاء فترة عملهم في فلسطين ، كانت تصدر لهم الأوامر بالعودة الى مصر كي يعينوا كما يأمر الوالي (٤١) .

وكانت الخدمة العسكرية في مصر تعد أكثر أمنا ، ويسرا وأبعث على السرور وأكثر ربحا من أي مكان آخر في سائر الدولة العثمانية ، مما جلب الحسد على جند مصر ( المسير قولارى ) (٤٢) . وكان هذا الشعور ومحاولة رصد مزاعم القابو قولارى ( الجند القادم من اسطنبول أو عبيد السلطان ) ضد المصريين ، موضوعا لرسالة ( أو مقاله مطولة ) شديدة التشبويق كتبها على أفندى ، في منتصف القرن السابع عشر ، وهو كاتب مغمور في الجهاز الاداري للمسكرية المصرية ٠ ولقد كتب بالتركية ، يصف مسئولا رفيعا في البلاط العثماني ، يتوقف في مصر أثناء الحج الى مكة • ويرد على حسن الضيافة الذي عامله به كبار الضباط في القاهرة ، بهجوم عنيف على الحيساة الناعمة التي يحياها الجنود المصريون بالنسبة للحالة الخشئة التي يعيش فيها رفقاؤهم من العثمانين ٠ ويجادل بأن الجنود المصرين يتقاضون أجورهم دون أن يضطروا الى دخول الحرب ، بينما يضطر القابو قولاري أن يسنوا الحملات في كل عام ٠ وبالرغم من ذلك ، فان على أفندى يدافع عن الجيش المصرى ذاكرا الخدمات المنوعة التي يقدمها للدولة والأهم من ذلك ، أنه ، مع أن المصريين ليسوا أقل استعدادا للقتال وليسوا أسوأ من القابو قولارى ، الا أنهم يفوقونهم الى حد بعيد في سلوكهم الديني والأخلاقي ٠ كما أن الجيش المصرى شديد الانضباط والولاء ولا يتعدى مطلقا على سلطة الباشا وغيره من الحكام (٤٣) .

ومع أن هذه الرسالة كتبت في القرن السابع عشر ، الا أن الحجم الخاصة بالجيش المصرى تنطبق أيضا على القرن السادس عشر ، ومن الممكن القول بأن هذه الرسالة منحازة ، الا أنها تمكس قضايا حقيقية ، فهناك ما يكفى من الأدلة على أن مصر كانت بحق ، تعد مكانا آمنا ، لأداء

الخدمة العسكرية ، بل وملجأ للذين يريدون أن ينفضوا عن عاتقهم حروب الدولة الدائمة ٠ وينص مرسوم امبراطوري بتاريخ ١٠١٣ هـ /١٦٠٥ م صراحة على أن الجنود الراغبين في تجنب القتال في حملة عسكرية ، يحصلون على مرسوم ( أمر شريف ) بوسائل معينة ، ثم يذهبون الى مصر بذريعة القيام بعمل رسمي ٠ ويؤمر باشا مصر بتجاهل هذه المراسيم التي لم يتم الحصول عليها بطرق سليمة ، ويرسل بالرجال الى الجبهة (٤٤) · والأسوأ من ذلك ، فإن صياغة العديد من الأوامر السلطانية تكشف أن القيادة العليا العثمانية قد فقدت الثقة في نظامها وترابطها ، مع نهاية القرن السادس عشر ، على النقيض من تحكم اسطنبول المطلق تقريبا في الشيئون المصرية في بداية الفتح العثماني ٠٠ذلك أن الأوامر المؤرخة ٩٩٩ هـ /١٥٩١ م و ١٠٠٣ هـ /١٥٩٥ م تبلغ البكلربكوات في مصر أن هناك بعض الأفراد يحصلون على تعيينات رسمية في الادارة المصرية من خلال صلاتهم في اسطنبول ٠ لذا كان الوالي يؤمر بتجاهل هذه المراسيم والتعيينات ( بيرات berat ) ؛ وألا يعين أي شخص قبل أن يصبح هناك منصب شاغر ( محلول ) وأن يعتمه على فطنته حتى لا يحمل الخزانة ما لا تطيق • وفي الوقت نفسه ، تسلم اسطنبول بأن الوضع في مصر في غاية الفوضي ، والارتباك ، وتحاول تحديد عدد الجنود بدقة ، وتحديد أجورهم ورتبهم (٤٥) ٠

ولقد أسهمت الحياة الطيبة نسبيا في مصر ، وكذلك بعدها عن اسطنبول في نمو البيرقراطية المصرية والجيش ، وهو أمر كان موضع انتقاد المراسيم الامبراطورية ، اذ يقرر أحد المراسيم المؤرخ ٩٧٥ هـ/ ١٥٦٨ م أنه يوجد عدد كبير من المطلوب من التشافوش (٤٦) ، كما يضيف والجنود المتفرقة في مصر أكثر من اسطنبول نفسها (٤٦) ، كما يضيف على ذلك أن الأعداد لا يجب أن تتعدى تلك الأعداد المحددة في القانون (\*) (حيث لا يسمح بأكثر من ٤٠ تشافوشي ) اذ انه في سنة ٩٨١ هـ/ ١٥٧٣ م، كان هناك مم أنه لم يكن مسموحا في ذلك الوقت سوى به ١٨٠ من الشافوشية و ١٨٠ من المتفرقة ، كذلك

<sup>(★)</sup> المقصود قانون نامه مصر الذي سبقت الاشارة اليه ٠

كانت هناك زيادات كبيرة في الوحدات الأخرى: ففي ٩٧٣ هـ / ١٥٦٥ م، كان هناك ١٤٠٠ من الانكشارية بدلا من الألف التي كان مسموحا بهم، و ٧٠٠ من جنود العزب بدلا من ٥٠٠ (٤٧) .

وتبين العديد من المراسيم أن النظام العسكرى والمالى قد تدهور أثناء النصف الثانى من القرن السادس عشر • اذ كان راتب الجندى يتكون من أجره الأسلساسى (أبتداء) حسب كتيبته ورتبته ، زائد (تراقى) (أى منع) • وكان من حق الجندى أن يتقاضى أجرا اضافيا اذا ما اشترك في أحدى الحملات ، أو كانت هناك توصية خاصة بشأنه • كذلك حين كان يتولى باشا جديد منصبه ، كانت القوات تطلب مبلغا خاصا وعادة ما كانت تتسلمه • ففي ١٩٠٤ هـ/١٦٠٩ ـ ١٦٠٦ م حين رفض أحد الباشوات أن يقدم هذه الزيادة ، حطم الجنود المتمردون خيمته فوق رأسه (٤٨) •

بالاضافة الى أجرهم المنتظم ( العلوفة ) ، كان من حق الجنود أن يحصلوا على تموين من الحبوب من مخازن الغلال الامبراطورية (\*) في القاهرة وكذلك الحصول على علف لحيواناتهم • وكان الجنود المحالون الى التقاعد ، والأيتام وأرامل الجنود المتوفين أيضا يتلقون أموالا من الخزانة • وكانت الفروق في الأجور فروقا كبيرة • فحسب ما ورد في أحد مصادر منتصف القرن السابع عشر ، كان الراتب الأساسي كما يلى : يتقاضى الجندي من المتفرقة ١٢ من الاقتمات يوميا ( كانت الأقشا عملة يتقاضى الجندي من المتفرقة ١٢ من الاقتمات يوميا ( كانت الأقشا عملة فضية صغيرة ، بل هي أصغر وحدات العملة العثمانية ) : والشافوش والعزب ٦ (٤٩) • غير أنه في القرن السادس عشر ، كان الأجر الفعلى أعلى بكثير ، حيث كان الجندي من المتفرقة يحصب على ما يتراوح وغير ذلك من الترقيات ، أي المنح (٥٠) • فشكا القابو قولاري من أنهم وغير ذلك من الترقيات ، أي المنح (٥٠) • فشكا القابو قولاري من أنهم

<sup>(\*)</sup> المقصود العثمانية ، أي المخصصة للارسال إلى عاصمة الدولة •

يتلقون مرتباتهم مرتين أو ثلاثا في السنة ، بينما يحصل المصريون على رواتبهم كل شهر (٥١) ·

وكانت رواتب الأمراء والباشوات أعلى بكثير اذا ما قورنت برواتب رجالهم ، اذ كان البك السنجق في القرن السادس عشر يتقاضى عادة بعد المناسب عشر المناسب عشر المناسب عشر المناسب عشر المناسب عشر المناسب وكانت تصل منحه الى ما هو أكثر من مدير مدير وكان أهم الأمراء وأكبرهم أجرا ، هو الدفتردار ، أو مدير الخزانة الذي كان دخله السنوى ٣٠٠٠٠٠ زائد منح تبلغ ٣٠٠٠٠٠ أقشا (٥٢) ،

وكان الشافوشات وجنود المتفرقة من وحدات النخبة ولم يكن أعضاؤهم من الأمراء ولا من الجنود النظاميين وكانت الحكومة تثق بهم حتى أثناء انهيار الانضباط و وثمة مرسوم يأمر الباشا بأن يحجم عن تعيين البكوات السناجق والأغوات ( من أمراء وقادة كتائب ) في الأمور المتعلقة بمخازن الغلال ، ولا يستخدم سوى المتفرقة والشافوشات ( الجاويشية ) و فكان جنود هاتين الكتيبتين غالبا ما يعينون كشافا وأمناء ( مفتشين ماليين ) وهسكذا يزيدون من فرصهم في الترقى الى البكلكية و كانوا يزيدون من دخولهم بالعمل مدراء أو أوصياء على مؤسسات الوقف (٥٣) أو بجمع ضرائب العزب و

### الطواشسية

كان الطواشية والأغوات السود الذين يرسلون من قصر السلطان الى مصر ليعملوا كمدراء للوقف جماعة خاصة تتقاضى رواتب ومعاشات في مصر •

وكان الجنود المصريون يهقتونهم أشد المقت وكانوا يشسعرون بالغيرة لما يتقاضدونه من رواتب مرتفعة وما لهم من صدلات في اسطنبول (٥٤) • وكان الأغوات السود في الأساس من مصر وعن طريقها يرسلون الى مجمع حريم السلطان في اسطنبول • فهنذ بداية الحكم العثماني ، كان يطلب من باشا مصر أن يرسل أغوات سودا لطيفي المنظر من الأجانب (عجم) لا يفهمون اللغة التركية (٥٥) •

٩٨٧ هـ/١٥٧٨ م شكوى ضد أمرا وأغوات يتاجرون في الطعام وغيره من المؤن محققين احتكارا لمواد معينة ، مما أدى الى نقص في الطعام في اسطنبول (٥٨) و اذ اعتاد أن يحضر رجال في خدمة الأمراء الى القرية ويأخذوا النقود من الفلاحين عنوة في مقابل حماية غير قانونية ضد الكشاف ومشايخ العرب ، الذين كانوا مسئولين عن ادارة الأقاليم (٥٩) وينص مرسوم صادر في ٩٨١ هـ/١٥٧٤ م ، أن الضباط الذين يقومون بوظيفة الكاشف والأمين كانوا يقتلون الأشخاص بلا مبرر وكان أمر السلطان لا لبس فيه : اذا كان الناس قد قتلوا انتهاكا للشريعة ، فيجب معاقبة القتلة طبقا لها ، حتى لو كانوا من السباهية ( المصريين ) أو عبيد الباب العسالى ، ولم تكن هناك حاجة حتى الى احسالة الأمر للسسلطات المركزية (٢٠) و

واجهت القيادة العليا العثمانية مشكلة أساسية من التسلل المستمر للعناصر غير المأذونة أو المفوضة الى جيش مصر وغيرها من الولايات و ولقد تنبأ بالمشكلة واضع قانونى نامه مصر الذى أشرنا اليه كثيرا فيما سبق والذى اشترط أن الجنود الحقيقيين فقط (قول) هم الذين يتم تعيينهم، وليس الرجال الذين يعملون فى خدمة الباشوات أو الأمراء (٦١) ويمكن للمرء هنا أن يتبين ميل المسئولين رفيعى المستوى ابتداء من الباشا حتى الأمراء والأغوات ، الى أن يضعوا عبيدهم وأتباعهم فى الجيش لكى يزيدوا من سلطتهم ونفوذهم وكان الباب، العالى على وعهى بهذا التطور وحذر منه ولكن على ما يبدو دون طائل .

ان حؤلاء الجنود الذين هم دون المستوى والذين لم يجندوا أو يدربوا في نظام الدفشرمة divsirme العثماني النظامي كان يعتقد أنهم يحدثون مشكلات في الانضباط اذ يقال ان خدم البكوات والأغوات والدفتر تارات كانوا متهمين بالقيام بتعديات ، وكان الباب العالى يريد من كل صاحب منصب أن يكون مسئولا عن الرجال الذين هم في خدمته (٦٢) .

ففى القرن السادس عشر ، ارتقى الكثير من أمثال محدثى النعمة rarvenus هؤلاء الى مراكز بارزة ، كما يبين لنا وضع اثنين من امراء

الحج ، فأيدين Aydin بن عبد الله الرومي الذي عمل أميرا للحج عام ٩٥٢ هـ /١٠٤٥ م، ربما كان من أصل تركي كما يشير نعته بالرومي وغالبا ما كان يوحي اسم ابن عبد الله أن أبا الشخص مجهول أو غير مذكور ، اما لأنه من معتنقي الاسلام أو لأنه مملوك وقيل عنه انه بدأ حياته كبائع متجول في سوق خان الخليلي بالقاهرة ومن هذه الأصول شديدة التواضع ارتفع شأن أيدين كي يصبح ضابطا ثم كاشفا وأخيرا أميرا للحج وكانت حياة مصطفى وهو الآخر ابن عبد الله رومي أكثر من ذلك مدعاة للمهشة فهو أيضا كان شديد الفقر ، في صغره وبعد أن عمل سروجيا في الجيش ، أصبح غنيا عن طريق نهب خزانة أحمد بأشا « الخائن » و واستطاع أن يعين كاشفا وبعد ذلك أصبح أمير الحج وبهذه الصفة نال كنية النشار ؛ لأنه كان يقتل قطاع الطرق بنشرهم الي نصفين (٦٣) ، وبد أن خدم كأمير للحج لمدة تسع سنوات من ٩٣٨ هـ / نصب مع مرور الوقت حاكما على اليمن وأخيرا حاكما على مصر نفسها ( ١٥٦١ ـ ١٥٦٤ ) (٦٢) ،

ومن أهم أسباب انهيار نظام التجنيد في الجيش هو الحاجة لارسال آلاف من الجنود الى اليمن والى الحبشة ، ( المقصود ولاية الحبش وهي ارتريا الحالية ) بدرجة أقل • وكان قمع الاضطرابات العديدة والعنيفة التي كانت تشعلها القبائل العربية بقيادة الأثمة الزيدية في اليمن عالية التكلفة من الناحية المالية والقوى البشرية بالنسبة للباشوات المصريين • اذ كانت المخدمة في ولاية اليمن الخطرة الجبلية القصية شيئا ممقوتا بشيدة ، حيث كان الجنود العثمانيون الذين يرسلون من اسطنبول والشام ومصر يمقتون الخدمة هناك • ويتضح من الفرمانات العثمانية العديدة التي توجه الى باشا مصر والمتعلقة بالشئون اليمنية أن الحكومة العثمانية لم يكن لديها فكرة حقيقية عن عدد الجنود الذين ذهبوا بالفعل الماليمن ، وعدد من بقوا هناك ، ولابد أن عدد الخسائر في الأرواح ، وكذلك الفارين كان مرتفعا جدا • فوجد الباب العالى من المستحيل عليه تقريبا أن يقدم تدعيما كافيا للحكام الواقعين تحت ضغط شديد وحصار • قامر على باشا السمين والى مصر ١٥٤٩ سـ ١٥٥٤ بأن يرسل ٥٠٠ رجل

غير أنه لم يتمكن من ارسال سوى ٢٢٠ (٦٥) ٠ وفي ٩٨٠ هـ/ ١٥٧٢ م ، لم يذهب الى اليمن سوى ٥٠٠ رجل بدلا من ٣٠٠٠ كانوا مطلوبن(٦٦)٠ ولكي تحل اسطنبول هذه المشكلة ، جزئيا ، على الأقل ، اتخذت اجراءات متنوعة لاغراء الجنود بالخدمة في اليمن • فوعد أولئك الذين ذهبوا بالمنح ، أما من رفضوا الذهاب فهددوا بالتسريح من الجيش . كما الم على ولاة مصر بأن يشجعوا جنودهم على الخدمة في اليمن • ويخدم الجنود المصريون هناك بالدور ، ( المقصيود لفترة محدودة ) عادة لمدة ثلاث سنوات (٦٧) • غير أن هذا لم يكن كافيا ، فاضطرت الحكومة الى تجندد رجال من خارج الجيش النظامي ، كأبناء الجنود ، واخوانهم ( قول أوغلو في قرينداشي qul Oghlu ve qarindashi) وكان هؤلاء يقيدون اذا كانوا من الأتراك روملو ، ( روم أوغلاني ) كعبيه ومن حراس الأمراء ، وغيرهم من الشخصيات البارزة باغرائهم بأن يتم قبولهم كجنود مصريين نظاميين (٦٨)٠ وفي عام ١٠٣٧ هـ /١٦٢٨ م ، حين الحق الجنود ليخدموا في اليمن ، هرب الكثير من العبيد البيض والسود من مالكيهم كي ينضموا الى الجيش . ويقال أن الحرفيين والصناع قد اختطفوا بالقوة من شوارع القاهرة والحقوا بالجيش (٦٩) ٠

ونتيجة لذلك ، فانه مع أن السياسة كانت تقتضى ضم من هم من أصل تركى فحسب ، تسلل أولاد العرب الى الجيش • وكان بعضهم من المصريين أبناء البللاد ، بينما جاء آخرون من المقاطعات العربية فى الدولة •

ويذكر وجود أولاد العرب في الجيش لأول مرة قرب نهاية القرن السادس عشر وبداية القرن السابع عشر حين تمرد الجنود ، اذ عكست أعمال التمرد هذه ، التدهور العسام الذي حدث للأحوال الاجتماعية والسياسية والاقتصادية في الدولة (٧٠) ، فقد أدى التضخم وغيره من العوامل الاقتصادية الى اضطرابات في الأناضول ، وهو ما يسمى بتمردات الجلالي 'Volali revolt) ، ولم تنج الولايات العربية من أعمال التمرد المشابهة ، التي نشبت في اليمن في الستينات من القرن السادس عشر ، والشام ( بعد عام ١٥٧٤) ومصر في ( ١٥٨٩ ــ ١٦٠٩ ) ذلك أن أجور والشام ( بعد عام ١٥٧٤)

الجنود التي تم تثبيتها منذ عقود تآكلت بسبب التضخم وانحطاط قيمة العملة • فاستولت الكتائب في المدن والأقاليم الريفية على النقود بالقوة من الأهـالي كي يزيدوا من مكاسبهم ، وحين حاولت الحكومة المركزية وولاتها ايقافهم ، كان ود فعل الجنود عنيفا • وحين ثار الجنود في تمرد لأول مرة أثناء ولاية أوفيز تلاوي المنا (حاكم مصر من ٩٩٥هم / ١٩٨٧ م - ٩٩٩هم / ١٩٥١ م) ، نادوا في شوارع القاهرة ألا يستخدم أولاد العرب عبيدا أتراكا أو يشتروا مماليك (٧٢) • وقام السباهيون (الخيالة) بمحاولة فاشلة لاغتيال الباشا ، حين حاول أن يستعيد النظام • ورفع السباهيون المتمردون مطلبا مشابها أثناء حكم محمد شريف باشا ، (ع٩١ هم / ١٩٥٦ على / ١٩٥٨ م) ، الذي أعلن أنه باشا ، (عاجه مراجه في قانوني نامه مصر • وأعلن بلا مواراة : لن أعطى رواتب للفلاحين (أي للمصريين المتكلمين باللغة العربية ، وليس بالضرورة الفلاحين ) فالرواتب فقط للأتراك (الرومو أوغلاني المرابة تقتله قواته (٣٧) • فبلغت موجة التمرد ذروة جديدة باغتيال ابراهيم باشا ، عام ١٦٠٤ م ، المعروف بالمقتول ، وهو أول حاكم في مصر العثمانية تقتله قواته (٣٧) •

وكما ذكرنا آنفا ، فان السباهيين المتمردين قد عوقبوا عام ١٦٠٤ م بواسطة قول قيران محمد باشا ، الذي قام بالغاء الطلبة ( بضم مع تشديد الطاء وسكون اللام وفتح الباء ) وهي ضريبة غير قانونية كانوا قد فرضوها على القرويين ٠

وفى الأوقات العسيرة ، لم يرد الجنود المتكلمون بالتركية أن يتقاسموا رواتبهم مع الأغراب وناضلوا لطرد أولاد العرب من الجيش ، واستمر هذا النضال حتى القرن التالى .

# بقاء الماليك في ظل الحكم العثماني

يعد بقاء المماليك هو القضية الأكثر غموضا فى التاريخ الاجتماعى المجيش المصرى تحت الحكم العثماني لكنها أيضا قضية مثيرة للباحث ومن بين العقبات التى تقف حائلا دون تقصى تاريخهم ، ندرة المصادر التى يرجع تاريخها الى العقود الأولى للفتح العثماني • اذ انه كما أثبت ديفيد

أيالون David Ayalon فى دراسة حول تحول مجتمع الماليك تحت المحكم العثمانى « فإن الصغة الميزة للمماليك ، وهى أسماؤهم التركية ، اختفت لأن أعضاء من الطبقة الحاكمة التى كانوا يشكلون جزءا منها ، لمن فى ذلك السلاطين ـ كانت لهم أسماء عربية » .

ولا يشكل هذا التغيير الأساسى صعوبة أمام المؤرخ فحسب ، وانها يعكس أيضا واقعا سياسيا واجتماعيا جديدا · ذلك أن الخط الفاصل بين الماليك وغير الماليك لم يعد واضحا كما كان من قبل · فأصبح الحراك الاجتماعي بين طبقة الماليك ، والجنود غير الماليك والمدنيين ، ممكنا بشكل متزايد · وكان التغيير الرئيسي الثاني الذي أكد عليه أيالون. هو التخلي عن المبدأ الذي كان بالغ الأهمية في السلطة وهو أن مكانة المملوك ليست وراثية ، لكن الذي حدث في عصر العثمانية أن أولاد الماليك عالما ما كانوا يرثون رتب آبائهم في مصر العثمانية ، وكذلك ثرواتهم ووضعهم الاجتماعي (٧٤) ·

لقد سبق لنا أن ناقشنا ضم الماليك في الجيش من خلال الأوجاقات. الشركسية Charakise Ojagi أو الكتيبة الشركسية ، عند حديثنا عن قانونى نامه مصر ، اذ كانت نية اسطنبول هي الحط من الماليك بحيث يصبحون قوة من المدرجة الثانية من حيث الأهمية ووضعهم تحت رقابة صارمة ، وفي حقيقة الأمر ، لم تتخذ هذه الكتيبة أى دور مهم ، ولم تزد عن كونها واحدة من كتائب الخيالة السبع غير أن المماليك لم يوجدوا في الكتيبة الشركسية وانما في وحدات أخرى أيضا ، خاصة بين البكوات الشركس ( البكلارية الشركسية ) التي صسارت مرموقة في القرن السابع عشر ،

ورغم أن واضعى المراسيم العثمانية كانوا مترددين بشكل واضع في الاشارة الى أى جماعات عرقية ، فيما عدا الأتراك ، الا أن هناك وثيقة جلية بتاريخ ، ٩٩٤ هـ /١٥٨٦ م تأمر بأن يرسل الجنود القادرون من الترك والشركس ( يرار قو رومولو وى شركس قولوندان ) الى اليمن(٥٠) م ولا يمكن لأحد أن يخطى التأكيد العرقى ، ذلك أن الترك والشركس عنصران

وألا يحصل أحد على البكوية قبل أن يوجد منصب شاغر (٧٩) • وحين قام قسول قيران محمد باشا باعادة تنظيم الجيش بعد سحق التمرد السيباهي ، عام ١٦٠٩ ، سرح الجميع عدا اثنى عشر من أجدر البكوات ، أما السبعة عشر الآخرون فقد تم نفيهم الى اسطنبول • غير أن هذا الاجراء سرعان ما تم التخلى عنه ، شأنه شأن اصلاحاته الأخرى (٨٠) •

من الناحية المبدئية ، كان لابد أن يأتى البكوات وغيرهم من أصحاب الرتب الرفيعة من بيت السلطان ، كما لاحظ مصطفى على حين زار القاهرة عام ١٥٩٩ م • غير أنه أثناء زيارته للقصر ، في سنة ١٥٦٨ م ، لم يجد تحقيقا لمطلبه ، الا في ثلاثة فقط من بين البكوات الثلاثين الذين التقوا به • أما البقية ، فكانوا من الأجانب والمتسلقين الذين وصلوا الى مناصبهم العليا بطرق متنوعة ، وفي الغالب مشبوهة (٨١) • فكانت مهمة البك أو السنجق أحيانا ما تعطى لابن أحد الباشوات ، أو أحد أشراف مكة ، بل حتى لأحد مشايخ العرب • أذ كما قال هولت ، فانه قد حدث عكس تام للعرف العثماني ذلك أن السنجق (علم ) لم تكن له أهمية في مصر التي هي مجرد منطقة تحت حكم أحد البكوات ، وأنما هو بالأحرى كان يشير الى رتبة البك • وغالبا ما كان البكوات يقومون بافتعال المناصب الأدبية كدفتردارات ، وكساف ، أو أمراء حج أو قادة لقوات مهمات خاصة (سردارات) • وعموما ، فلقد بدا أنه من الصعب التحكم فيهم ، خاصة ( سردارات ) • وعموما ، فلقد بدا أنه من الصعب التحكم فيهم ،

وفى القرن السادس عشر كانت اسطنبول قلقة أصلا من احتمال. أن يكون للبكوات المصريين الكثير من الأتباع قادرين على احداث المتاعب وتوجد أدلة على أن البكوات كانوا يميلون الى ظلم الرعية ، وكان من المفضل أن يتعامل مع الأهالى المدنيين ضباط أقل رتبة وأكثر اعتمادا على الدولة مثل الأمناء ومن هم أدنى منهم (٨٣) • ومن المهم أن نؤكد على أنه ، رغم أن البكوات لم يكونوا جميعا من الماليك ، الا أن عددا كبيرا منهم كان كذلك ، حتى أن طريقة الحديث في القرن السادس عشر ، تفرق بين البكوات والبكوات الشراكسة ، اذ كانت المراسيم تتحدث عن

<sup>(\*)</sup> المقصود أن مصر لم يكن لنصب السنجق أو حامل السنجق فيها قيمة ،. بعكس الولاية العثمانية الأخرى ·

أمراء مصر وأمراء الشركس أو محافظة بكلارى ، « أو البكوات المدافعين » أو شركس بكلارى (٨٤) وينبغى أن ينصرف انتباهنا الى هذه الجماعة الأخيرة ·

## القرن السيابع عشر

ويقدم لنا تمرد السباهيين في القرن السابع عشر ، وقمعه بواسطة القول قبران Qul Qiran محمد باشا ، عام ١٦٠٩ م والانقلاب الكبير ، والصراعات المسلحة داخل الجيش المصرى في القاهرة في ١٧١١ م \_ كلها تقدم اطارا مناسبا لمناقشة التطورات الاجتماعية والسياسسية في الجيش العثماني بمصر في القرن السابع عشر ، وهي فترة تم فيها الاسراع بالاتجاهات السابقة عليها اسراعا شديدا ١٠ اذ صار انهيار الباشوات أكثر وضوحا ، وظهرت البكلكية باعتبارها القوة المركزية المستقلة تقريباً • ففي أثناء العقود الأخبرة من القرن السابع عشر والعقود الأولى من القرن الثامن عشر ، تمت تقوية كتيبة ( أوجاق ) الانكشارية بشكل مبهر اقتصاديا وسياسيا • وفي أثناء القرن السابع عشر ، كان الباشا ﴿ الوالى ) يلقى احتراما عاما باعتباره ممثلا لسلطة السلطان وكان ما يزال قادرا على فرض ارادته \* غير أنه كان عليه أن يعامل القوى الأخرى ليس على أنهم تابعون له وانما كشركاء تقريباً • وفي ١٦٢٣ ، رفض الجيش ، لأول مرة ، أن يقبل « باشا جديدا » • وتمت تلبية طلبهم وحين وصل الوالي المعين الي الاسكندرية ، طردته الحامية • وفي عــام ١٦٣١ م ، نما صدام خطير آخر بين الجيش ( المماليك ) والباشا · فقرر موسى باشا ، الوالي ، التخلص من قايطاس Qaytas ، وهو أحد زعماء البكوات الذين تحدوا ساطته • فحين أتى قايطاس لتحية الباشا في أحد الأعياد ، أمر الباشا باغتياله • فانتقم البكوات لمقتل رفيقهم ، بخلع الباشا وتعيين واحد من بينهم ، كقائم مقام ، أو نائب للحاكم وأبلغوا السطنبول بالحادثة • فأصبح ذلك سابقة : أن أيقاف الباشا عن طريق العسكريين الكبار وقبول الباب العالى للأمر الواقع عن طريق ارسال من يحل محله ، أصبح شيئًا روتينيا في القرنين السابع والثامن عشر • فعلى سبيل المثال ، في عام ١٠٨٦ هـ/١٦٧٦ م عزل كبار قادة الجيش أحمد چاشا ، لأنه فرض ضرائب غير عادية ، وخفض من دخول بعض وحدات

الجيش • وعومل الباشا الموقوف بالاهتمام المناسب ، وكانت تتم العناية به مؤقتا في خيمة كبيرة داخل القلعة أو في أحد المنازل في المدينة حتى رحيله (٨٥) •

في معظم الحالات ، كانت خلافات الباشا مع الجيش ومع البيروقراطية المصرية والباب العالى خلافات مالية ، ولم تكن سياسية • وصار اجراء مستقرا لدى كل باشا جديد أن يفحص حسابات سلفه قبل أن يسمح له بمغسادرة مصر ، وكان لابه من تسوية ديونه للخزانة • ففي عام ١٠٢٩ هـ /١٦٢٠ م ، قبض حسين باشا على الباشا السابق قبل أن يتمكن من الرحيل ، غير أن الأخير تمكن من الهرب أثناء التحقيق معه ٠ ( وأطلقت قذيفة مدفعية على مركبه في ميناء الاسكندرية ولم تصبه ) ولقد اتهم شاه سیفار اوغلو غازی محمد ، باشا ۱۹۵۷ ـ ۱۹۵۹م ، (وهو حاكم قوى ، قمع تمردا قام به حاكم الصعيد ) بابتراز مبلغ ضخم من المال يعادل خزينة ، أي التحويل المالي السنوى الى اسطنبول \_ وأعدم لهذه الفعلة في القاهرة • وبعد ذلك ، بفترة قصيرة ، وصل فرمان آخر ، ولكن بعد فوات الأوان ، من الباب العالى طالبا أن يرسل دون أن يلحق به أي ضرر الى العاصمة العثمانية (٨٦) • وفي القرن السابع عشر ، كان في امكان أي من الباشوات ، حتى الضعفاء منهم ، أن يجعل ارادته تسود ، لو أنه تصرف بحزم • فلعدة لحظات من الأزمة أثناء تمرد عسكري ، كان الباشا يرفع راية السلطنة ويأمر خدم السلطان المخلصين بأن يتجمعوا تحت الراية ، أما أولئك الذين يقصرون في القيام بذلك ، فكانوا يهددون بالطرد من الجيش أو بما هو أوخم من ذلك · وكان أول من فاز بتأييه ـ الجيش بهذه الطريقة هو قول قران محمد باشا ، وتكررت هذه الطريقة الدرامية في مخاطبة الموالين وعزل المتمردين عدة مرات عن طريق الباشوات بعد ذلك (۸۷) ٠

وربما كان أهم تطور حدث في مصر في القرن السابع عشر هو نشوء البكلكية كقوة سياسية كبرى • ذلك أن هذا التطور لا يشير فحسب الى جهد كبار القادة العسكريين الأقوياء لتثبيت امتيازاتهم ازاء حكومة

مركزية ضعيفة وممثلها وهو الباشا ، وانما كان يشير أيضا الى التأكيد على التقاليد والطموحات المماوكية · ولهذا دلالته المهمة ·

فهو يعنى احياء التراث السياسي المملوكي ممثلا في ظهور نزعة الانقسام ( التشرذم ) الى عصبات ، كما تجلى في حالات الثار التي لا تنقطع بين الفقارية والقاسمية ، والتي ترجع جذورها الى زمن السلطان سليم الأول ، اذ نشا هذا التشرذم نتيجة نزاع بين اخوين يسميان. « ذو الفقار وقاسم ، فحمل الفصيلان المتنازعان اسميهما ، غير أن الأصل التاريخي الفعلي لهذا الانقسام غامض (٨٨) . ويرجع تاريخ أول اشارة يعطيها المؤرخون الحوليون الى الجماعتين الى تمرد السيباهيين الذي وقع عام ١٦٠٩ • ويوحى السياق الذي تذكر فيه احدى العصبتين أنه قد تم اقرار ادعائها بحكم بعض الأقاليم (٨٩) • وظل الصراع بين العصبتين للقرنين التاليين موضوعا محوريا في الحياة السياسية لمصر العثمانية مع اختلاف في درجة الحدة من آن لآخر وكذلك اختلاف فئات المشاركين ( من بكوات وضباط كتائب ، وجنود ، ورجال قبائل من العرب ) الا أن هذه الصراعات كانت تتميز بالمواجهات بين التحالفات التي كانت غالبا مبنية على علاقة غير رسمية بين عميل وراع(\*) على النمــط الملوكي الذي حل محل الأوجاقات ، التي ظلت رسميا دون أن تمس ، رغم ما الم بها من ضعف ، حتى نهاية الفترة العثمانية في مصر (\*\*) • وكانت الصراعات دامية وعنيفة ، وكانت المصالح الاقتصادية والسلسياسية والشخصية عرضة للخطر ؛ لأن البكوات كانوا يحتكرون نسبيا جميع مواقع السلطة ومصادر الدخل خلال قسم كبير من القرن السابع عشر ومعظم القرن الثامن عشر فمع منتصف القرن السابع عشر على أكبر تقدير ، شغل البكوات أكثر المناصب سلطة وربحا • وأطلق عليهم لقب قائم مقام ، حين يكون الباشا غائما أو معزولا •

وامتلك الكثير من هؤلاء البكوات مماليك ، وغيرهم من الأتباع ، كما استخدموا ثروتهم للفوز بتاييد الباب العالى ، أو باشا مصر أو الأوجاقات .

<sup>(</sup> $\star$ ) client-Potion ( $\star$ ) مملوك وتوابعه أو رجاله  $_{-}$  ( المراجع )  $_{-}$  (  $\star$  ) المعنى : استطاع التشرذم المملوكي اخيرا أن تكون له الغلبة حتى على المرسسة العسكرية نفسها ( الأوجاقات ) أو الوجاقات  $_{-}$  ( المراجع )  $_{-}$ 

حسب ما كانت تسمح تعقيدات الموقف السياسي (٩٠) . وثبة صراع نموذجي وقع عام ١٦٤٧ م بين القاسمية والفقارية ، تورط فيه رضوان يك الفقـــاري ، الذي سبق ذكره ، وأمير الحج ، وحليفه على بك ، حاكم الصعيد (٩١) الذي طمع في ممتلكاته أميران من القواسمية، قنصوه بك ، ومامي بك ، ( أو مماى Mumay ) اللذان تمتعا بتأييد الباشا · وحاول كلا الجانبين الفوز بتأييد الباب العالى ، وربما كان نجاح الفقارية هو الذي رجح كفة الميزان في صالحهم • غير أن مساندة الأوجاقات في القاهرة كان أمرا حساساً • اذ استدعى رضوان بك على بك من جرجا ، فحسم المعركة بظهوره تحت قلعة القاهرة على رأس جيش ضخم من جنوده النظاميين وغير النظاميين وكذلك البدو وجعل استعراض القوة الذي كان مصحوبا بتوزيع الهدايا من المال والطعام بين الأوجاقات جعل هذا كله يحسم من هو المتحكم في الموقف • وبنداء عام من القوات أو الفرق المجتمعة ، نودي به كي يحقق في الاتهامات التي تقول أن قنصوم ومامى قد اختلســــا أموالا من الخزانة . فألح مؤيدو اثنين من بكوات القاسمية عليهما بأن يرفضا أن يؤخذا الى داخل القلعة للتحقيق ، غير أنهما لم يكترثا ، ربما لأن ثقتهم في الباشا كانت في غير محلها • وفي الليل ، تم شنقهما ، وفي اليوم التالي أنزل تابوتاهما من القلعة •

وحدثت أحداث مشابهة ، مرتين على الأقل ، آثناء تمرد محمد بك ، وهو حاكم آخر للصعيد ، عام ١٦٥٩ ، وأثناء الاضطرابات الكبرى. عام ١٧١١ م (٩٢) \*

وأثناء الصراع ، أظهر على بك سلوكا غير ودى نحو الباشا وذلك بأن رفض تقسديم احتسراماته له في القلعة ( وربما شك أيضا في وجود شرك ) ، كما حاول السييطرة على القلعة • كذلك كان على متباطئا في اطاعة أمر الباشا بأن يعود الى اقليم ( الصعيد ) • وحين نفد صبر الباشا ، حاول أن يرسل حملة ضد البك الذي أخذ يتراجع ببطء ، غير أن الجيش عصى أمر الباشا • وقالت الانكشارية : « أن واجبنا هو جباية الضرائب » • وقالت الجاويشية والمتفرقة أيضا القول نفسه • ومع تسليم كتائب السيباهية بأن الحملات العسكرية من هذا النوع من مسئوليتهم الا أنهم انحازوا إلى على بك ، وهكذا لم يقلق لعدم خضوعهم مسئوليتهم الا أنهم انحازوا إلى على بك ، وهكذا لم يقلق لعدم خضوعهم

وتمت عملية تطهير دقيقة للأوجاق ، من مؤيدى البك المهزوم ، فاطمأن رضوان وعلى على منصبيهما مدى الحياة ·

وبعد ذلك باثنتى عشرة سنة ، أظهر خلف على بك ، كحاكم للصعيد، محمد بك ، استقلالا مشابها ، حين تحدى سلطة الباشا وذلك باستعراض للقوة تحت القلعة • لقد كان عادة متهورا عدوانيا غير أنه واجه حاكما عنيدا قوى العزم ، هو غازى محمد باشا • وبما أن الجيش لم يؤيد محمد بك ، فلم يواجه الباشا الا مقاومة ضئيلة ، في الاعلان عن أنه متمرد وبالتالى تنظيم حملة تأديبية ضده • في هذه المرة ، كان اتجاه الباب العالى ، أيضا مختلفا • اذ قام السلطان بتنصيب محمد بك حاكما على الحبشة (\*) ، بسبب تأثر السلطان بخبير في الشئون المصرية كان يفهم أن محمد بك كان يأمل في أن يصبح حاكما مستقلا • ولكن حين ازدرى محمد بك هذا التعيين ، اتجهت قوة عسكرية كبيرة الى مقره في منفلوط وسحقت التمرد ، وأعدم محمد بك في ٨ مارس عام ١٦٥٩ م •

لقد كان تمرد محمد بك حادثا غير عادى ، لأنه مع أن البكوات ، كانوا أحيانا يتحدون سلطة الباشا ، الا أنهم كانوا يبذلون جهدا كبيرا كى يظهروا ولاءهم للسلطان والدولة العثمانية • حتى رضوان بك ، أمير الحج ألعظيم ، الذى ادعى أنه ينحدر من سلالة سلطانى الماليك الشركسيين برقوق وبرسباى ، وأنه من أصل قرشى (وهكذا مقررا قرابته بقبيلة النبى علاكم كان شديد الحرص على الحفاظ بوشائج جيدة من الباب العالى ، مدركا أن حياته العملية لن تدوم أو تصمد أمام عدم رضى السلطان • وتبين شجرة العائلة الزائفة التى زعمها رضوان أن الوعى السياسى المملوكى وكذلك الذكريات كانت حية تماما وبشدة فى القرن السابع عشر ، أكثر مما كانت فى الخمسمائة سنة التى تلت الغزو العثماني لمصر (٩٣) • ونحن على تمام الثقة من أن أكبر الممثلين لهذا الكيان المملوكى كانوا من المماليك على تمام الثقة من أن أكبر الممثلين لهذا الكيان المملوكى كانوا من المماليك عليهم وحدهم ، اذ كان هناك الكثير من البكوات ممن لم يكونوا من الشركس عليهم وحدهم ، اذ كان هناك الكثير من البكوات ممن لم يكونوا من الشركس

<sup>(★)</sup> المقمود ولاية الحبش ، ارتريا الحالية - ( المراجع ) .

أو من الماليك . وكما يخبرنا افيليا شلبي الرحالة التركي الشهير الذي زار مصر في السبعينيات من القرن السابع عشر ، فإن الماليك أتوا من أقاليم مختلفة ، ومن جماعات عرقية متنوعة • ورغم أن الشركس يبدون هم العنصر البارز ، فكان هناك أباظية Abaza وجورجيون وروس ، وأمريتيون Imeretians ومينجرليون Mingrelians وغيرهم (٩٤) • ومع ذلك ، فان ظاهرة وجود عنصر شركسي واضح في الجيش ، وهي الظاهرة التي أشرنا اليها سابقاً ، في القرن السادس عشر ، تصبح أكثر وضوحا وجلاء في القرن السابع عشر ٠ وليس الأوجاقات الشركس هم الجديرين بانتباهنا ، وانما البكوات الشركس بالأحرى والذين يشبار اليهم كجهاز منفصل ، يتميز بوضوح عن غيره من البكوات (٩٥) ، الذين يسمون بيساطة بكوات أو سناجق بكلارية · أذ كان البكلاري ( البكوات ) الشركس يسيرون ، في المواكب الاحتفالية ، تحت الأعلام الخاصة بهم ، بشكل منفصل عن غيرهم من البكوات • وحين كان المؤرخ الحولي يصف قوة مصرية أرسلت لقمع تمرد في الحجاز ، عام ١٦٣١ - ١٦٣٢ م فهو يمين تمييزا واضـــحا بين البكرات المصريين ( النظاميين ) والبكوات الشراكسة (٩٦) • وفي سياق آخر نجد اشارة عارضة مرة الى جند شراكسة ومرة الى جند مصرلية ( مصرية ) وثمة ادلة آخرى يمكن الحصول عليها من الفرمانات التي نجد أنها بينما تأمر أن تنضم الفرزات المصرية الى الجسم الرئيسي للجيش العثماني ، نجدها أيضًا تأمر بأن ينضم عدد معين من البكوات الشراكسة إلى الجنود (٩٧) .

ويقدم لنا افيليا شلبى (سلبى) ملحوظات قيمة عن الماليك والأدلة التى يقدمها ذات اهمية خاصة ، بما أنه كان حاد الملاحظة ، رغم ما يعرف عنه من حالات عدم الدقة ، اذ كان يهتم بالأمور اللغوية والثقافية والاجتماعية و انه يرى مصر كشخص خارجى \_ باعتباره تركيا عثمانيا \_ ولكن ليس كشخص غريب تماما و فهو يقارن الماليك بيوسف كما جاء في القرآن الكريم ، والذى تربى فى مصر ، وبمرور الوقت صار سيد هذه البلاد و فلماليك ، بالمثل ، تم استيرادهم من أقاليم مختلفة وأرسلوا الى بيوت تلقوا فيها تعليما جيدا ، وازدهروا حتى صاروا « عزيز مصر » ، وهو نعت قرآني يعني حاكم مصر .

ويقول افيليا ، ان هؤلاء المماليك ، يتنكرون للغتهم الشركسية أو الأباظية ، ويتحدثون باللغة العربية المهزوجة بالتركية ، وبذلك يوجدون لهجة شاذة غريبة على مصر ، أى لهجة تركية بها نسبة كبيرة من الكلمات العربية · ويجب أن نلاحظ بالطبع ، أن التركية العثمانية الصحيحة كانت تحتوى على الكثير من الألفاظ العربية (٩٨) كما يكشف افيليا اتجاه المماليك نحو الامبراطورية العثمانية · اذ يكتب أنه في كل مرة يمر فيها الشركس بجامع وضريح خاير بك ، كانوا يشيحون بوجوههم ، لأنهم كانوا يتنذكرون أنه الحاكم الذي أعطى مصر للعثمانيين · ومن ناحية أخرى ، كانوا يولون الكثير من التوقير لقبر طومان باى ، آخر سلاطين المماليك ، الذي أعدمه سليم كما كانوا يوقرون قبر أحد أمراء المماليك هو قورت باى الذي قاتل بشجاعة ضد جيش سليم ، وقتل سنان باشا ، الصدر الأعظم للسلطان سليم (٩٩) ·

وفي وصفه لمدينة منوف Minuf ، يتناول افيليا سكانها شديدي المراس و اذ انهم لو كانوا موحدين ، كما يقول ، لاستطاعوا طرد الاتراك ، بل وتهكنوا من السيطرة على الحجاز و غير أن الله برحمته ، جعلهم يعيشون تحت حكم سلالة طاغية من المماليك ، الذين لم تاخذهم بهم رحمة (\*) و ويهتم اهتماما خاصا بان يذكر أن هؤلاء الجنود أو المماليك ، لم يتكلموا اللغة التركية وأن أسماءهم لم تكن تشبه أسماء الاتراك و اذ يستخدمون أسماء مثل أزبك علام Ozbek وتيمورتاش ، وتمراز ، وقنصوه والغوري ولاجين ، وقورت باي ، وشهل المين ، وجنفيردي وجامبولاد وهم أباطية وشركس وجورجيون وأحباش سود (١٠٠) و ومن سوء الحظ ، أن المعلومات المذكورة في هذه الفقرة ، لا يمكن تحقيقها بواسطة أي مصادر أخرى (١٠١) و فهي توحي بأن تحول الأسماء المملوكية من اللغة التركية أن العربية تحت حكم العثمانيين ، رغم أنه صحيح ، على وجه العموم ، خاصة بالنسبة للقرن الثامن عشر ، الا أنه لم يكن قد اكتمل في القرن خاصة بالنسبة للقرن الثامن عشر ، الا أنه لم يكن قد اكتمل في القرن

<sup>(\*)</sup> المقصود طبعا هنا أهل معد بشكل عام ، ولأنه قابل أهل منوف ، فحديثه هنا من قبيل أطلاق الجزء على الكل •

السابع عشر · فمعظم الأسماء المذكورة في الفقرة السابقة ، هي أسماء تركية ويرجع تاريخها الى السلطنة المملوكية ·

وكانت الأوجاقات ، في القرن السابع عشر أكبر كتلة في الجيش ٠ ومن الناحية النظرية ، كان هناك ما يزال خط يفصل البادي شاه أو عبيد الساطان أي الجنود النظاميين عن عبيد كبار الشخصيات أي الماليك وغيرهم من الحاشية • وكانت الحكومة العثمانية تحاول المحافظة على هذا التقسيم ، رغم أن نجاحها في ذلك كان نجاحاً محدودا (١٠٢) ٠ اذ ان تركيبة الجيش الاجتماعية قد مرت بتغير مستمر ، أفقده بالتدريج طابعه التركي العثماني النقي ، وأصبح أكثر اختلاطا من الناحية العرقية ، ومن الصعب قياس مدى هذه التغرات ، غير أن التطورات الرئيسية تبدو واضميحة • اذ لابد أن غالبية الجنود كانوا من الأتراك أو من المتكلمين بالتركية ، غير أن نسبة المتكلمين باللغة العربية ، أو أولاد العرب ارتفعت ارتفاعا كبرا ، وهو تغير خلق توترا • وفي النهاية ، تم طرد العرب من هــذه الكتائب · وتطور نــوع أعمق من الاحتكاك بين الميسري قولاري Misri qullari أو الجنود المصريين النظاميين ، والسروم أوغسلاني Rum Oghlani الأتراك ، وهو في الحقيقة صراع بين فريقين من الناطقين بالتركية • وكان الميسري قولاري مصريين مدجنين domisticated ، من الذين ربما ولدوا في مصر ، وكانوا مرتبطين بها ارتباطا قويا • أما الروم أوغلاني فكانوا من القادمين الجدد من الأتراك بينما كانت جذورهم في مكان آخر • فكانت تشكيلاتهم عددها أقل في الجيش المصرى ، وخدم معظمهم كحملة بنادق نظاميين ، ( سيكبان ) ، مع قادة عسكريين أفراد ، مثل حاكم الصعيد • وبينما يعد التقسيم العرقى بين أولاد العرب وغيرهم تقسيما واضحا محددا ، فإن الفرارق بين النظاميين من الروم أوغلاني والصريين متداخلة وغير واضحة الى حد بعيد (١٠٣) . فنحن نذكر أن رد فعل الجنود النظاميين ضه أولاد العرب قد بدأ في القرن السادس عشر . ويوحى الدليل المتاح بأن الصراع كان محدودا ؛ باعتباره موجها ضد أصحاب الرتب العالية من البروقراطيين العرب، الذين كانوا يستخدمون عبيداً وخدماً يتكلمون التركية • وعلى أية حال ، فقد غمر العرب الكتائب في القرن السابع عشر ٠ وكان للصراع الذي سبق ذكره بين رضوان بك وعلى بك ، ضد قنصوه بك ومامى بك ، عام ١٦٤٧ م \_ كان له جانب معاد للغرب ١٠ اذ رأس على بك ، حاكم الصعيد جيشا كبيرا ودخل القاهرة لمساعدة حليفه • وحين قام على بمبادرته ، أعلن أن جميع أولاد العرب في

الكتائب ، يجب أن يتخلوا عن مناصبهم في الجيش في تاريخ محدد ، سواء كانوا مصريين أو من ابناء دمشق ، أو حلب ، أو بغداد • ولم ينطبق هذا المرسوم سوى على المتفرقة ، وكتائب الجاويشية الخيالة ، وليس على كتائب المشاة الكبيرة من انكشارية وعزاب الذين زعموا أن رفاقهم كانوا في الحملات على كريت ، واتضح أن غالبية الانكشارية كانوا من اولاد العرب وكان من الطبيعي أن يجد سكان القاهرة من المصريين أن من السهل عليهم أن يدخلوا الكتائب المدنية والمشاة الخاصة بالانكشارية والعزاب التي كانت متمركزة في المدينة ، بدلا من دخول وحدات السيباهية ، أي القوات الراكبة في الريف • فسأل ضباط الانكشارية والعزاب: اذا تم طرد أولاد العرب من الكتائب ، فمن سيندهب للحرب في خدمة السلطان ؟ فرد على بك بعنف ، لدى الكثيرون من غير النظاميين من الأتراك الرومي أوغلاني من حملة البنادق • ويمكن تعيينهم انكشارية بدلا من أولاد العرب • كما عبر على بك عن رغبته أن يصلح على نفقته الخاصة . الحجرات المخربة في الأحياء السكنية في قلعة القاهرة ، ويسكن هؤلاء الانكشارية الجدد هناك بهدف سرى هو الاستيلاء على القلعة • في هذه الحالة بالذات ، توحد الجيش ضد على بك ، وأجبروه على العودة الى منصبه في جرجا

وبعد ذلك بثلاث سنوات ظهر محمد بك ، وهو حاكم طموح آخر لجرجا ، صعد نجمه في اثناء التمرد ضد باشا مصر ، فقد عين أيضا في جيشه الخاص جنودا ( روم أوغلاني ) من الأناضول •

كان حكام جرجا من المماليك ، غير أنهم كانوا يجندون (سيكباني) أتراكا ، وهم (أى السيكباني) لم يكونوا من المماليك ، للخدمة في جيوشهم الخاصة • وكان محمد بك يخطط للقيام بعملية تطهير للكتائب من معارضيه وأعد قوائم بالأشخاص الذين ينبغى القضاء عليهم • ووزع المال وبطاقات العام لرشوة المناصرين المحتملين (١٠٤) •

فى ١٠٥٦ هـ /١٦٤٦ \_ ١٦٤٧ م، زادت الحركة المناوئة للعرب فى الكتيبة • بقيادة (زوربا (المسمى بيرم ـ الذي ربما كان تركيا ـ والذي

<sup>(\*)</sup> لم يكن مسموحا \_ كما هو معروف \_ للفلاحين أن يستقروا في القاهرة الا أذا أثبت أحدهم أنه يدرس بالأزهر •

طالب بطرد أولاد العرب من الكتيبة ونال ما طلب ، وطلب أن يحل محلهم رجال أشداء ويكتب المؤرخ الحولى: أنه منذ ذلك الوقت فصاعدا، أصبح الانكشارية صعبا قيادهم وفي اليوم نفسه ، شكت كتيبة الجاويشية أيضا مطالبة بطرد أولاد العرب والقبط والدمشيقيين وأبناء حلب من بينهم وباركت السلطات هذه الإجراءات المضادة للعرب و فاصدر مصطفى باشأ الحاكم مرسوما ينص على ألا يخدم أى من أولاد العرب في الجيش ، وبعد ذلك بخمس سنوات، في ١٠٧١هـ، صدر فرمان عثماني من اسطنبول يأمر ألا تدفع رواتبهم (١٠٥) .

وفى ١١١٠ هـ /١٦٩٨ م، قيل ان بدو الهوارة رفضوا أن يدفعوا ضرائبهم نقدا ، أو عينا ، مدعين أنهم انكسارية وعزاب (عزب) • ومع أن ضباط الكتائب أنكروا هذا الادعاء فيما تلا ذلك من تحقيق ، الا أن شبه الرحل من الصعيد استطاعوا أن يزعموا هذا الزعم ، فهذا يوحى بالمدى الذي تهاوت اليه الحواجز الى حد دخول الرعية في الجيش (١٠٦) •

وفى نهاية القرن السابع عشر ، ظهر اصطلاح ( غريب يجيت ) Yigit ، وهو يعنى « شباب من الريف » فى المصادر التاريخية • ففى ١٠٩٤ م /١٦٨٢ م ١٦٨٨ م ، نم ارسال ٢٠٠٠ غريب يجيت فى احدى الحملات ، ملحقين بكتائب الانكشمارية والعزاب ، ومرة أخرى ، عام الحملات ، ملحقين بكتائب الانكشمارية والعزاب ، ومرة أخرى ، عام ١١١١ ه /١٦٩٩ م ١٧٠٠ م تم ارسال ٥٠٠ من المتطوعين serdengecti فى حملة مع ٢٠٠٠ من الجنود النظاميين ( قولار ) (١٠٧) ولم يمكن استيعاب عناصر متنوعة غير نظامية فى الجيش العثماني شيئا تنفرد به مصر ، ومع أن هذه الظاهرة كانت لها أسبابها الاقتصادية والاجتماعية والتنظيمية والتكنولوجية التي تشترك فيها مصر مع غيرها من المقاطعات الأخرى ، بما فى ذلك الأجزاء التركية من الامبراطورية ، الا أنها أى الظاهرة ، كانت لها أسبابها المحلية أيضما ، ذلك أن تكرار الأوامر السلطانية التي تطلب كتائب مصرية كان أكثر فى القرن السابع عشر منه فى القرن السادس عشر ، وبالاضافة الى ذلك ، فان أعداد الجنود

المطلوبة في كل مرة ، كانت كبيرة فما طلبه الباب العالى من باشا مصر كان ٣٠٠٠ في القرنين السابع والثامن عشر · وللوفاء بهذه الطلبات ، تم تجنيك الكثير من الجنود غير النظاميين ، كغريب يجيت أو متطوعين الذي دخلوا الجيش مع مرور الوقت ، مع أنه كان من صالح العسكرية وفقا للعقيدة الراسخة عند الباب العالى أن يفضل الأتراك والشراكسة أيا كان أصلهم والاقليم الذي جاءوا منه على الجنود المتكلمين باللغة العربية (١٠٨) ·

ومع انزواء القرن السابع عشر ، زادت سلطات الأوجاقات ، وهم أساسا الانكشارية ، ( أو كتائب المستحفظان ) لبضعة عقود قليلة قبل سيطرة البكلكية ، فكانت قوة الانكشارية سياسية واقتصادية ، كما ازدهرت كتائب المستحفظان والعزاب الكبيرة ، بالنسبة لغيرها من الأوجاقات ، وهنا ، يقدم افيليا ، مرة أخرى ، ملحوظة ثاقبة ، حين قال أنه من المفيد للمرء أن يكون في أحد هذين الأوجاقين ، وأن جنودا من المتفرقة والجاويشية الفرسان ، ( الذين كان راتبهم الاسمى أعلى بكثير ) كانوا ينضمون الى الانكشارية والعزاب (١٠٩) ، وفي القرن السابع عشر ، بدأ جنود الكتائب في شراء القرى وأصبحوا ملتزمين ، أي جامعي ضرائب العزب ، مثل البكوات ، وثمة مؤشر آخر على نفوذهم المتزايد عو أن الوصاية على مؤسسات الوقف التي كانت قد أعطيت في السابق عو أن الوصاية على مؤسسات الوقف التي كانت قد أعطيت في السابق نتنقل في القرن الثامن عشر بالكامل تقريبا الى البكوات ) (١١٠) ،

وكما ذكرنا في الفصل السابق ، فمعور السياسة المصرية ومحركوها الرئيسيون لم يكونوا لفترة هم البكوات ، وانما صغار الضباط في أوجاق الانكشارية ، مثل كوك محمد أو افرانج أحمد .

ويقــدم دى مايى ، De Maillet القنصل الفرنسى فى القاهرة ، تلخيصا معاصرا مفيدا لموقف مصر فى نهاية القرن الثامن عشر • ففى

تقرير مؤرخ في صيف عام ١٦٩٢م ، ملحق به مراسلات تمتد عبر عقد من الزمان ، يقدم دى مايي صورة واضحة معها تقييمات هامة كتبها مراقب عليم وذكى \* اذ يعترف القنصل بضعف الباشوات ، ومع ذلك فهو يعتقد أنه من الخير التفاوض معهم من التفاوض مع غيرهم من الشـــخصيات الرفيعة ؛ لأنه \_ عادة ما يمكن الاعتماد عليهم أكثر من ضباط الجيش ( المماليك ) · فمع أن الباشا لم يكن يبقى في منصبه أكثر من ثلاث سنوات تقريباً ، الا أن قادة الكتائب كانوا يتغيرون طوال الوقت • وقدر دى ماير أن عدد الجنود الذين يتقاضون مرتبات في مصر هو ١٢ر٠٠٠ ويؤكد تقريره ما جاء في المصادر العربية والتركية القائلة بأن كتيبة الانكشارية ، وهي أكبر الكتائب ، إلى حد بعيد ، هي أقوى وأغنى وأكبر الوحدات العسكرية في مصر • وكان أغا الانكشارية ، الذي كان أيضا رئيس الشرطة ، شخصا مهابا ذا نفوذ في القاهرة ، بحيث كان القناصل غالبا ما يشتكون من وسائله الظالمة التعسفية • ومع ذلك ، فان الحاكم الفعلى للكتيبة كان هو مندوب الأغا، وهو كتخدا أو (كاهيا) • ولم يكن أحد يستطيع ، حتى ولو كان الباشا ، الأمر باعدام أحد الانكشارية ، دون موافقة الكتخدا • ويلاحظ دى مايي اتجاها أصبح أكثر تسيدا في القرن الثامن عشر : وهو انضمام الكثير من أولاد العرب الى كتيبة المستحفظان والعزاب مع أنهم ليسوا جنودا حقيقيين ، أذ اكتسبوا تعييناتهم العسكرية من أجل الحماية واستطاءوا دفع ثمنها • وفي تقرير آخر ، يقول دي مايي، ان غالبية التجار المصريين الأثرياء كانوا ، اما انكشارية أو عربا أو تحت حمايتيهما (١١١) • وكان مثل هؤلاء الأعضاء من الكتيبة يميزون اصطلاحا عن أولاد العرب الذين انضموا الى الجيش باعتبارهم جنودا حقيقيين ، اذ كانوا يسمون يولداز Yoldas أو « رفيق » ، ولم يحضر الرفاق أية معسارك (١١٢) ٠

ويستمر القنصل ليلقى نظرة شاملة على الوحدات الأخرى مثل كتائب العزاب والسيباهى • ويكاد يكون اضمحلال البكلكية فى هذه الفترة واضحا • ففى تقرير القنصل ، لايظهر البكوات الا كجباة ضرائب من الفلاحين العرب مسئولين عن الريف ، ولا يبدو أنهم يؤثرون عليهم باعتبارهم ذوى نفوذ خاص • بل انه ، على العكس يقول : « لو أن أحد البكوات

كان يخشى على حياته فهو يسعى الى حماية الانكشسارية ، ويقول دى مايى ان تقسيم أهالى مصر \_ وعلى الأخص الطبقة الحاكمة \_ الى فريقين ، (سماهما دى مايى سعد وحرام وليس قاسمية وفقارية ، رغم أنه كان يعرف اللفظين الأخيرين ) وكان هذا يمكن الباشا من حكم البلاد ؛ وذلك بالمناورة والايقاع بينهما ولم يكن من الممكن سوى بهذه الطريقة منع قيام تمرد ضد السلطان ، بما أن مصر كانت بلدا ملينا بالسكان وأن أهلها كانوا من المحتمل أن يثوروا ضد حاكميهم .

وطبقا لما ذكره مايى ، كان الجيش المصرى أصغر الحاميات العثمانية ، بالنسبة لحجم البلاد • اذ كان من اليسير جدا الدفاع عن البلاد ضد الهجوم الخارجي ، مادامت محاطة بالصحراء والماء (١١٣) •

## نحو صعود نجم البكوات المهاليك في القرن الثامن عشر

بالنسبة للقرن الثامن عشر ، فان لدينا ثراء نسبيا في المسادر مما يعيننا على فهم المجتمع المصرى ، وعلى الأخص الطبقة الحاكمة · مما جعل القرن الثامن عشر مجالا للدراسة على نحو أفضل مما عليه الحال بالنسبة للقرنين السابقين عليه · فبالاضافة للوثائق الرسمية ، هناك حكايات الرحالة ، وبعضها يتمتع بجودة أعلى من ذي قبل ، وكذلك هناك التقارير القنصلية · غير أن منجم المعلومات عن تاريخ مصر من ١١٠٠ هـ/ ١٦٨٨ ـ ١٦٨٩ م حتى حكم محمد على هو عمل عبد الرحمن الجبرتي ، المسمى ( عجائب الآثار في التراجم والأخبار ) الا أن حكم محمد على خارج مجال دراستنا (١١٤) · ويثبت هذا العمل العظيم من جديد ، أنه في التاريخ الاجتماعي لا يوجد بديل لوجود مؤرخ محلى يكون مخبرا عادلا ومعبرا بصدق كامل عن مجتمعه ·

لقد كتب الجبرتى ، الذى ولد عام ١١٦٧ هـ/١٧٥٩ م ، كتابا مليئا بالمعلومات بصفة خاصة عن السنوات التى شهدها • ذلك أن تغطيته للفترة المبكرة أو السابقة عليه تعد مبتورة ومفصلة فى الوقت نفسه ؛ لأنه كان عليه أن يعتمد جزئيا على معلومات متناثرة على درجة أقل من التوثيق •

ومع أن المؤرخين الحوليين العرب ، في مرحلة سابقة ، ونخص منهم كتاب أحمد شلبي « أوضع الاشارات » الذي يقدم مسحا للأحداث التي وقعت في مصر الي ١١٥٠ هـ /١٧٣٧ م ، يضيفون الكثير لفهمنا لمصر في القرن الثامن عشر ، الا أن هذه الكتب لا ترقى الى تاريخ الجبرتي • ولكي نلخص العلاقة بين اسطنبول ومصر في القرن الثامن عشر نقول: لقد كانت الأهداف الثلاثة للباب العالى في مصر (كما ذكرنا في الفصل الأول) وهي الاعتراف بالسلطان ، ودفع مبلغ الخزينة ، وارسال كتائب مصرية -للاشتراك في الحروب العثمانية ـ متحققة بالفعل · غير أن تحقيقها كان قد تعرض لقدر كبير من التآكل • ففي بداية القرن الشامن عشر كانت الأوجاقات هي أقوى الأجهزة داخل الطبقة الحاكمة المصرية • واستخدم الانكشارية والعزاب وظائفهم كشرطة وأوصياء على العاصمة لاستغلال أكثر مصادر الدخل ربحا • وبالثل ، قام السيباهيون بظلم الريف • والأكثر من ذلك ، وجود وفرة من الأدلة على أن ضباط الانكشارية والعرب كانوا يمدون نشاطهم الاقتصادي إلى القرى أيضًا • فكان التحكم في كتيبة الانكشارية هو مفتاح السلطة السياسية ، وكان على الطموحين من البكوات أن يضموا الأوجاقات الى جانبهم كي يصلوا الى السيادة . لقد كانت الصراعات في مصر العثمانية هي في العادة بين الأوجاقات وفي معظمها بين الانكشــــارية والكتائب الست الأخرى التي تحســـدهم على ثرائهم وسلطتهم ، أو بين عصابات البكوات · وتغلغلت الانقسامات بين الجماعات المتحاربة بين الأوجاقات والبكلكية ، ( مؤسسة البكوات المماليك ) اذ كان هناك ضباط وجنود من الأوجاقات والبكوات في الجانبين .

## تدهور وضع الوالى العثماني

ان انهيار السلطة العثمانية في مصر في القرن الثامن عشر يصبح واضها من خلال مراقبة المرء اضمحلال نفوذ الباشها داخل الجهاز السياسي ففي أثناء العقود الثلاثة الأولى من القرن ، كان الباشوات لايزالون هم الشخصيات المركزية التي تدور حولها الأحداث الكبيرة في القاهرة ، فكانوا ينحازون في الصراعات بين عصابات المكوات المماليك ، وما في ذلك الحرب الأهلية التي وقعت عام ١٧١١ م ، محاولين تحريك

القوى المختلفة لفائدتهم السياسية والمالية • فكان الباشا يستفيد استفادة ضخمة من أعمال التطهير الغالبة في صفوف كبار العسكريين المتحاربين ، وذلك لأن جميع أصحاب المناصب الجدد والكشاف والملتزمين وما شاكلهم ، كان عليهم أن يدفعوا له جعلا من المال ( حلوان ) (١١٥) • ويظهر هذا بوضوح في كلمات بكبر باشا ( ١٧٢٨ ــ ١٧٢٩ ) ، فيما يتعلق بحسابات محمد باشا، سلفه و اذ ادعى الأخير أن ميزانيته كانت مجرد ٢٧٥ كيسا ، غير أن بكير رفض اعطاءه وصلا بالكامل قائلا : لقد كان هذا الرجل حاكماً على مصر لمدة سبعة أعوام ، وقتل ١٨٤٠ من السناجق ، و ١٢ كتخدا وأغا ، وغرهم من الضباط ( يعنى أن هؤلاء الرجال قتلوا أثناء فترة حكمه ، وليس بمعنى أن الباشا مسئول شخصيا عن موتهم ) والآن كان اسماعيل باشا واليا على مصر لمدة عامين فقط ( ١٦٩٥ – ١٦٩٦ ) بما في ذلك نصف سنة كان قد أوقف أثناءه • كما أنه عقد وليمة كبرة تكلفت ٩٠٠ كيس ، وبعد هذا كله مازال لديه ٢٠٠٠ كيس (١١٦) . كان معنى كلام بكير باشا الضمني أنه من غير المحتمل أن يكون محمد باشا لم يكسب سوى هذا القدر القليل جدا من الأملاك التي تمت مصادرتها ومن الحلوان التي كان يحصل عليها من المعينين الجدد • وحاول محمد باشا رشوة الجيش بمبلغ ٦٠٠ كيس لاغرائه على تمكينه من الفرار الى جدة أو عزل بكبر باشا ٠

وأثناء الاضطرابات التي أعدم فيها الكثير من الأمراء أو اغتيلوا أو فروا من البلاد ، كانت اسطنبول شديدة الحرص على الاستيلاء على أملاكهم • فتم ارسال العديد من الفرمانات ، محذرة من أهمال هذا الأمر ، كما أرسل الباب العالى وكلاء خاصين من الخزانة المركزية للتأكد من أن اسطنبول قد نالت نصيبها (١١٧) • ورغم هذه التحذيرات ، حرمت الخزانة المصرية من مبالغ الحلوان ، كما لم يتلق السلطان المبالغ السنوية أو المعروفة باسم الجزية السنوية بانتظام ، خاصة أثناء النصف الثاني من هذا القرن • فكانت حالات القصور هذه سببا رئيسيا لحملة حسن باشا في ١٧٨٦ ـ ١٧٨٧ م لاعادة فتح الولاية ( يقصد مصر ) • وكان أمراء المماليك حذرين من تحدى السلطان وممثليه تحديا سافرا ، حتى تمرد على بك الكبير • ومع ذلك ، فان تكرار المرات التي رفض فيها

الجيش الباشوات ، ومنهم من تولى مناصبهم - الأمر الذى سبقت الاشارة اليه فيما يتعلق بالقرن السابق - تزايدت تزايدا كبيرا • وفى حالات قليلة جدا ، هدد الباشوات ، كما هوجمت مقار سكنهم أو خدمهم •

وفى يوليو ، عام ١٧٢٤ م ، وتحت ضغط محمد شركس ، اضطر الباشا الى الاستقالة ، وأن يخلى القلعة • وضحى بسبعة من الأغنام شكرا لله على نجاحه فى الابتعاد دون أن يمسسه ضرر • ذلك أن شكوى حررت ضده ووقعها مندوبون عن جميع الكتائب بالاضافة الى كبار العلماء والصوفية • كما شكا الجيش الى الباب العالى من أن دسائس الباشا تسببت فى نشوب معارك بين الناس وأنه متهم بالفساد وسوء الحسكم •

وكان الرأى العام يعتبر الباشسوات مسئولين عن المساعب . الاقتصادية ، وبصفة رئيسية ، انخفاض العملة ، وغم أن قدرتهم على تحسين الأحوال كانت تتقلص على الدوام •

وفى احدى المرات ، بينما كان أحد الباشوات يغادر سكنه فى القلعة بعد أن عزله الجيش ، تبعته الدهماء ، وهم يغنون : « باشا ، باشا ، يا وجه القملة ، من قلة عقلك يا باشا ، تعمل دى العملة » (١١٨) ٠

ومن المفهوم أن ايجاد منصب شيخ البلد ، في أوائل القرن الثامن عشر ، الذي كان يتولاه أقوى أمراء القاهرة قد أغضب الباب العالى ، الذي لم يعجز عن رؤية هذا الفعل كتعد على سلطته • عموما ، تحمل العثمانيون ، بمرور الوقت ، هذا الاستعراض المصرى لشبه الاستقلال ، لما عهد عن العثمانيين من مرونة • الا أن العثمانيين أخيرا قرروا وضع حد لهذا فصدر فرمان بتاريخ ١١٤٣هـ/١٧٣٠ – ١٧٣١م يتوعد بالموت أي شخص يستخدم هذا اللقب ، غير أن مرسوما آخر صدر بعد ذلك بخمس عشرة سنة ينادى بعثمان بك، وهو أمير سابق للحج، شيخا للبلد (١١٩) • ذلك أن الباب العالى كان على وعى تام بحدود سلطته في مصر • وينعكس تألفه مع هذا الواقع في الكيفية التي توجه بها الفرمانات الامبراطورية تألفه مع هذا الواقع في الكيفية التي توجه بها الفرمانات الامبراطورية

لكبار الشنخصيات المصرية • ففي القرنين السادس عشر والسابع عشر ، لم تكن الأوامر الشريفة توجه الا لبكلاربكات مصر ، ولا يذكر أحد مرؤوسي الباشا ، مثل الدفتردار أو القاضي الا اذا كان يراد له أن يأخذ علما بالموضوع أو يتصرف ازاءه ، في هذه الحالة فحسب يذكر اسمه في رأس الوثيقة بعد الباشا • وكانت الصيغة الشائعة لمخاطبة الباشا ، الوزير ( فلان ) باشا الذي يحرس مصر ( ميسسير مهافازاس اندا أولان Misr Muhafazas inda olan ) • أما في القرن الثامن عشر ، فكانت الفرمانات والمراسيم توجه بشكل روتيني لوالى مصر ، وكبير القضاة ، والأمراء أي البكوات والضباط والاختيارية ( قدامي الضباط أو الشبيوخ في الكتيبة ) وأحيانا تضاف مخاطبات أخرى : شيوخ المذاهب الأربعة ـ وغبرهم من العلماء • واذ أجرى العثمانيون هذه التغييرات ، فانهم كانوا يسلمون بأن على واليهم أن يتقاسم سلطته مع عدة قوى محلية (١٢٠) ٠ كما كان الباشوات أنفسهم على وعي بهذا الموقف • فحين جاء محمد نشنجى باشا الى مصر عام ١٧٢١ كي يبدأ فترة حكمه المكونة من خمس سنوات ، قدم الخلع المعتادة الأربع الى البكوات وقال : أنا ضيفكم ، وأنتم أمناء السلطان المخولون (١٢١) •

## تدهسور الأوجساقات

لقد سبق أن ذكرنا أنه كانت توجد شبكة من الحمايات جيدة الثبات وان لم تكن قانونية ، (يمكن تسميتها بترتيبات للحماية) حتى ان الأوجاقات انتشرت مهيمنة على أنشطة التجار والحرفيين وفي سنة ١١٢٠ هـ/ ١٧٠٨ م ، اجتمعت الكتائب (الأوجاقات) الست ضد الانكشارية في محاولة لوضع حد لامتيازاتهم و فقدمت الكتائب الست شكوى للباشا تعدد مطالبها وتكشف هذه الوثيقة عن المدى الذي بلغته الانكشارية في المتحكم في الاقتصاد وكانت النقاط الأساسية في هذه الشكوى هي: المحكم في الاقتصاد وكانت النقاط الأساسية في هذه الشكوى هي: ولا يكون موظفو دار السك والمذبح والجمرك من الطبقة العسكرية ، ولا يكونوا من المندمجين بالأوجاقات ، ولا يجب على التجار أن يسعوا الى حماية الأوجاقات ، ولا يقرر الموازين والمكاييل سيسوى المحتسب والقاضي ، (المحتسب هو مفتش السوق) ، كما لا ينبغي أن تكون القوارب

التى تحمل الحبوب من الصعيد الى القاهرة تابعة للأوجاقات ، ولا يجب التعرض لها ، ويجب أن تخزن جميع الحبوب في مخازن الغلال الخاصة بالدولة كما لا ينبغى أن تباع حبوب البن للتجار الأوربيين وآخر مادة ذكرت لها أهمية خاصة ، لأن الانكشارية كانوا يتاجرون مع الأوربيين انتهاكا لحظر واضح من الباب العالى ، مما يرفع أسعار التجزئة للسلع في الأسواق المصرية ويخلق ندرة في اسطنبول وقام الانكشارية من جانبهم بوضع قائمة من الشكاوى يتهمون فيها الأوجاقات القديمة بمخالفات متنوعة (١٢٢) أما الحكومة العثمانية ، فأخذت جانب الأوجاقات الستة وأمرت بالغاء جميع الحمايات ، والضرائب غير القانونية والمكوس ( رسوم العبور ) وأن تزال دار السك ومخزن البارود من مقر الانكشارية الى الديوان و كما أخبر القاضي الحرفيين بأنهم باعتبارهم مدنيين ، لا يجب أن يرتبطوا المخاط عسكر أولاد عسكر بل وهددوا القاضى و فلم تنجع جهود الباب العالى الرامية الى فصل الجيش عن المدنيين (\*) (١٣٣) و

وحاولت الحكومة العثمانية أن تبعد الجيش (القطاع العسكرى) عن النشاط الاقتصادى ولم يكن ذلك لأسباب تخص الانضباط العسكرى فحسب، وانما لأسباب اقتصادية أيضا • فقد حمى التجار والحرفيون أرباحهم من الضرائب أثناء حياتهم وممتلكاتهم العقارية بعد موتهم، وذلك بربط أنفسهم بالأوجاقات • (المقصود تهربهم من الضرائب) •

ولقد أثر هذا الاضمحلال في الانضباط العسكرى حتما في أداء الوحدات المصرية التي أرسلت لتدعيم الجيش العثمساني على جبهات مختلفة • وكان المصريون ، في وقت من الأوقات ، يعرف عنهم أنهم مقاتلون باسلون بل في بعض الحالات ، أفضل من الجنود الذين يأتون من الولايات العثمانية القديمة (١٢٤) ، غير أنه في العشرينيات والثلاثينيات من القرن الشيامن عشر ، وجهست الى البسساشوات المصريين العسسديد من

<sup>(</sup> $\star$ ) المقصود المقصل الايجابى ، بمعنى أن يكون للقطاع العسكرى مهامه ، وللأخرين مهامهم ، ومفهوم القطاع العسكرى يعنى هنا \_ كما هو واضح \_ قطاع الأمن الداخلى ايضا \_ ( المراجع ) •

المراسيم السلطانية تشكو من الانحطاط في مستويات الفرق المصرية وتبين هذه المراسيم أن الأداء المصرى كان مخجلا بصيفة خاصة ، اثناء عمليات شنت على الجبهة الفارسبة ١١١٤ هـ / ١٧٣١ م ، و ١١١٩ هـ / ١٧٣٦ لـ ١٧٣٧ و وهو العدد المعتاد في ذلك الوقت ، غير أن ما يقل عن ١٠٠٠ قدموا أنفسهم و وفي الطريق الى المناطق الكردية شمال العراق اليوم ، أساء المصريون معاملة السكان المسلمين وتلكأوا خلف الجسم الرئيسي للجيش وهرب جنود كثيرون واختفوا و وتم القبض على عدد من الضباط في كركوك بسبب جبنهم وعدم طاعتهم (١٢٥) وتم اعدام ضابط من الانكشارية و

كان المطلوب أن يكون الجنود المرسلون من مصر حسنى التعليم ومدربين حسب المستويات المصرية الرفيعة ( ميسر تيرييزى ) Misir teriyesi والا يكونوا من المدربين الذين دربهم البكوات تدريبا خاصا ( تشيراق ) Chiraq م كيا يجب أن يأتوا من الغربية والمنصورة والبحيرة والشرقية بدلا من أن يحضروا من بلاد فقيرة ، مثل القليوبية ، والجيزة والمنيا ومنفلوط والفيوم حتى لا يعانوا ماديا ، وأن يتلقوا رواتب م مرتفعة ( أغير Aghir علوفية ) ولكن يجب أن يتسموا بحسن السلوك والتدين (١٢٦) .

واذا حكمنا من اللغة التي كتبت بها المراسيم ، فان المتاعب كانت متأصلة وسببها احلال المصريين الحقيقيين Sahih Misirli محل جماعة من الأكراد له يعرف اسمها أو أصولها والفلاحين والأتراك ويوصفون بأنهم مجندون جدد ، لم تظهر أسماؤهم في قوائم المرتبات الرسمية ، وبدلا من المخضرمين الذين كان من حقهم تقاضي مرتبات مرتفعة بسسبب خبرتهم في القتال ، كان المصريون يرسلون بجنود يتقاضون رواتب منخفضة ، من الذين كانت رواتبهم تصل الى مجرد اثنين من الأقشات وهو مبلغ دون المكافأة على القيام بحملة ، وكانت الطريقة المفضلة التي كان يستخدمها الجنود الأكثر ثرا، لتجنب واجب القتال هي ارسال بديل و بدل ) وكانت المراسيم تعلن مرة تلو الأخرى أن أولئك الذين استدعوا

وفي بداية القرن الثامن عشر ، حاول كبار البكوات امثال اسماعيل ابن ايواظ ومحمد شركس و « ذو الفقار » ، الفوز بالسيادة عن طريق الحصول على تأييد ضباط الأوجاقات ووجالهم • فصار من المعتاد أن يضع أمراء المماليك مماليكهم في مواقع النفوذ داخل الأوجاقات • وكان أعضاء الكتائب السبع ما يزالون يسيرون بمشية عسكرية تحت راياتهم في الحمالات الحربية ، وهكذا كانوا يتميزون عن جيوش البكوات الخاصة (١٣٠) ، غير أن التميز اختفى في وقت لاحق من القرن • فصارت الكتيبة عاجزة ، ولم تعد سوى بيوت المماليك هي التي لها أهمية سياسية وعسكرية • وبعد أن فقدت الكتائب المتدهورة قدراتها العسكرية وطموحاتها العسكرية ، لم تعد ندا للمماليك الذين أحسن تنظيمهم بالاضافة الى ثقافتهم السياسية ذات الطابع العسكري (١٣١) (\*) • ومن العسير على المرء أن يحدد على وجه الدقة ، متى تطور هذا الاتجاه ، غير أنه من الواضح أن تدهور الأوجاقات كان قد اكتمل تقريبا ، بعد حكم ابراهيم كتخدا ورضوان كتخدا ( ١٧٤٣ ـ ١٧٥٤ ) . لقد كان حكم على بك بمثابة الضربة القاضية للأوجاق • فشمة وثيقة بتاريخ ١٠ شعبان ١١٧٢ هـ/ ٨ أبريل ١٧٥٩ م ، تشير الى أن الماليك ربما قد سيطروا بالفعل على جميع قيادات الكتائب الرفيعة (١٣٢) ٠ وتشستمل الواتيقــة على محضر اجتماع لديوان مصر مع مبعوث الباشا والسلطان ، وهذا الاجتماع كان مقصورا على القراءة الصارمة لفرمان عثماني يذكر الأمراء وقادة الجيش بواجباتهم • ويبدو أن الاجتماع كان على أقصى درجة من الأهمية بحيث حضرته القيادة العليا بأكملها ، وقد ذكرت الوثيقة أسماء جميع الذين حضرواً • ومن الأمور التبي لها مغزى ، أن جميع الأسماء كانت ( عبد الله ) أى أنهم رجال لا يعرف آباؤهم • وبما أن معتنق الاسلام الجديد كان يسمى ابن عبد الله ، فمن المحتمل أن معظم هؤلاء الرجال كانوا من المماليك • فمن بين الأربعة عشر بك الذين كانوا حاضرين ، كان ثمانية يحملون اسم ابن عبد الله ، بل ان نسبة قادة الكتائب الذين كانت

Their militant political Culture: النص المراع المراع المراع المراع ( $\star$ ) المنصود المراجع ( المراجع ) –

أسماء آبائهم عبد الله أكبر ، اذ من بين ٨٦ ضابطا كان هناك ٢٤ ابن عبد الله ولا يوجد تفسير واحد على انهيار الكتائب وعلو شأن الماليك ، اذ لاحظ ريتشارد بوكوك ، وهو رجل انجليزى زار القاهرة فى ١٧٣٧ موكتب وصفا تفصيليا حساسا ( واعيا ) لهذه البلاد ، يبين انتقال السلطة من الكيانات العسكرية ( الرسمية ) أى ( الأوجاقات ) الى الماليك ، وفي هذا التاريخ المبكر ، قال ان الحكومة حقا مملوكية قلبا وقالبا ، وحين كان بوكوك يشرح انتقال السلطة من الأوجاقات الى البكوات، قال : « ان رجال الأوجاقات كانوا يشترون الأراضى ؛ مما أجبرهم على الخضوع للبكوات ( أن يكونوا تابعين لهم ) حتى لا يدمروا قراهم ، حيث كانت الأجهزة العسكرية ثرية ، ولها خزانة واقطاعية ، تقريبا فى القاهرة ، وبينما كان ضباط الانكشارية والعزاب أغنياء ، كان الجنود الأفراد فقراء حتى انهم لم يملكوا شراء قرى » ، فلم يكن الجنود ، اذن ، خاضعين حتى انهم لم يملكوا شراء قرى » ، فلم يكن الجنود ، اذن ، خاضعين للبكوات ، ولم يكونوا مجبرين على الذهاب الى منازلهم (١٣٣) ،

ان شرح بوكوك يتضمن أنه بمجرد أن بدأت الكتائب المتمركزة في القاهرة في شراء أراض من البكوات الذين كانوا يتحكمون في الريف، حتى أصبحت هذه الكتائب عرضة لابتزاز البكوات .

ولا شك قى أن الرحالة الانجليزى قد وضع اصبعه على سبب القتصادى مهم ، ولكن هناك أسبابا أخرى ، ولقد شجع ضعف السلطة العثمانية هذا انتشار المماليك على حساب الأوجاقات ، وكان النظام السياسي المصرى آخذا في اللامركزية ، وكان على أى فرد أو جماعة ترغب أن تسود أن تعنى بمصالحها الخاصة وتبنى قوتها ، وكان من المكن عمل ذلك بانشاء جيوش خاصة من المماليك وغيرهم من الأتباع ، وتعد حياة ابراهيم كتخدا العملية ( ١١٦٨ هـ /١٧٥٤ م ) ، مثالا على ذلك ، فبالرغم من أنه كان قائد احدى الكتائب ولم يكن من البكوات ، الا أنه حشد قوة مستقلة تتكون من حوالي ٢٠٠٠ من الماليك ليكتسب الرئاسة ، كما أنشأ بيتا مملوكيا قويا سيطر على الحياة السياسية المصرية حتى سقوط الماليك بعد غزو بونابارت ومذبحة محمد على (١٣٤) .

## المجتمع المملوكي في القرن الثامن عشر ، الولاءات والمصبات

في بدايات القرن ، أحيانا ما كان المؤرخ الحولي أحمد شلبي يبيز بين البكوات من المماليك وغير المماليك تمييزا واضحا (١٣٥) ولم يذكر الجبرتي مثل هذا في النصف الثاني من ذلك القرن ١٠ اذ انه ، في ذلك الوقت ، لم تتكون الطبقة الحاكمة الا من المماليك وحدهم • ولقد وصف أيلون المجتمع العسكري المملوكي تحت الحكم العثماني وقام بتحليله ، مقارنا أياه بمماليك السلطنة • فمع أن الفوارق بين الاثنين كبيرة ، الا أن الكثير ظل على حاله دون تغيير (١٣٦) • فالمماليك ، شأنهم شأن سابقيهم ، في أواخر العصور الوسطى كانوا يستوردون الى مصر في الثانية عشرة من العمر أو الرابعة عشرة ، وعن طريق تجار الرقيق يباعون الى كبار العسكريين • وكانت البلدان الأصلية التي أتوا منها هي البلدان نفسها ــ بصفة رئيسية القوقاز وعبر القوقاز ـ وكان تعليمهم العسكرى يجعل منهم فرسانا من أرقى طراز ١٠ ان المثال الأساسي لعبودية المملوك ـ أي ولاه المملوك التسام لسسيده الذي دربه ورباه وحرره م كان هو عماد مجتمع المماليك في مصر العثمانية ، كما كان الحال في السلطنة المملوكية • فحين كان السيد يقرر أن مملوكه قد بلغ سن النضج ، وأنه مستعد لتولى أحد المناصب ، كان يعتقه ، ويسمح له بأن يطلق لحيته • فهو الآن رجل حر ، لم يعد يعتمد على أحد • وغالبا ما كان السيد يعين هؤلاء العبيد السابقين في مناصب في الجيش ، أو في البكلكية أو في قيادة الكتائب • وفي الكثير جدا من الأوقات كان السيد يقرر من يتزوجها عبيده السابقون، وهو قرار كان يدفع بالمملوك الى الأمام اجتماعيا وماليا .

وثمة فقرة فى تأريخ الجبرتى تعطينا فكرة عن الانفسباط بين المماليك وانهيار ذلك الانضباط • ففى السادس من ذى القعدة ١٢٠١ هـ / ٢٠ اغسطس ١٧٨٦م، أعلن أنه لا يجب أن يركب المماليك الركائب وحدهم فى شسوارع المدينة • وفى الماضى ، لم يكن المماليك يخرجون دون أسيادهم ، غير أن هذه القاعدة قد أهملت • أما الآن ، فقد تزوج المماليك وامتلكوا المنازل ، والخدم وأخذوا يخرجون بحرية ويدخنون علنا ، حتى قبل أن يعتقوا (١٣٧) • وثمة نوع آخر من الولاء كان يتوقعه الناس من

المملوك ذلك هو التضامن مع الآخرين من عبيد سيده ، الذين كانوا يسمون كوشداشين Kushdash (\*) أو اخوة ، (كوشداش Kushdash كلمة فارسية في صيغة المفرد وهو لفظ مملوكي يرجع الى عهد السلطنة ) وكان هؤلاء الاخوة يتحدون الأعداء الخارجيين وكانوا يشكلون عصبة المماليك ، أو البيت ، الذي كان يضم السيد ورفاقه وحلفاءه • وبينما كان من المكن لولاء كهذا أن يكون قويا ، الا أنه كان أكثر هشاشة من القيد الذي يربط العبد بسيده • وحين كانت احدى العصبات المملوكية تهزم منافسيها ، كثيرا ما كان الكوشداشين ينقلبون ضد بعضهم البعض في صراعهم من أجل السلطة والثروة • فكانت عصبات المماليك من فقارية وقاسمية وجولفية ، وقزدوغلية وغيرهم يعملون بتنظيم قائم على الرعاية والتي يقسمها الأقوياء ، والمخدومون والولاة والتحكم في المصالح الاجتماعية والاقتصسادية •

ومع ذلك ، فنحو نهاية القرن الثامن عشر ، أى ابتداء من حكم على بك فصاعدا ، صارت الصراعات بين الأشخاص أكثر منها بين العصبات وكانت الرابطة بين السيد والمملوك أقوى في المجتمع العسكرى ، غير أنه كانت هناك أشكال أخرى من الخدمات ، فنحن نسمع الكثير عن السراجين التسابعين للأمراء والذين كانوا يعملون كحرس راكبين وكثيرا ما كانوا يغتالون أعداء سيدهم ، فلقد كانوا مجرمين يرهبون المدنيين وذلك بمهاجمتهم وسرقتهم ، بالاضافة الى التحرش بالنساء والصبية ، فمثلا ، كان لمحمد شركس العديد من السراجين الذين أطلق يدهم في أعمال الطغيان وارتكاب الأخطاء الكبرى في حق القاهريين ، وحسب ما يروى المؤرخون الحوليون ، فإن السيفي السراجي كان أسوأ مخلوقات الله (١٣٨) ،

وقيل ان السراجين (\*\*) كانوا مسيحيين غير مختنين يتنكرون

<sup>(★)</sup> أو الخوشداشية \_ ( المراجع ) •

<sup>(\*\*)</sup> السراج حادم غير مملوك أى ولد حرا ، والحر في هذه الفترة أقل قيمة ومركزا اجتماعيا من المملوك وجمع سراج هو سراجين ، والكلمة من أصل فارسى ومعناها التابع أو المولى أو الخادم • انظر ، أحمد السعيد سليمان : تأصيل ما ورد في تأريخ الجبرتي من دخيل \_ مادة سراج \_ ( المراجع ) •

كمسلمين ، لأنه حسب ما قيل ، لا يمكن للمسلم الحق أن يكون شديد القسوة على أبناء دينه ·

وبلغ حكم السراجين الارهابي نهايته مع سقوط محمد شركس ، مؤقتا على الأقل • اذ صدرت الأوامر بالا يملك البك سوى اثنين من السراجين ، ولم يعط للضباط الصغار في الشوارع سوى سراج واحد • كذلك أخرج الكثيرون من سراجي الأمراء والأجانب الذين كانوا في خدمتهم خارج مصر ( ١١٣٨ هـ / ١٧٢٦ م) (١٣٩) •

وثمة نوع آخر من العلاقة هو بين السيد وشراقه ( في المصادر العربية ، تهجى هذه الكلمة التركية اشراق (\*) وهو نوع من التدريب كان أيضا مفضلا ومحميا ) • وكان هذا رباطا أضعف ، غير أنه رباط مهم في المجتمع المصرى وكذلك في السياسة • وهنا علاقة أخرى هي علاقة السيد والتابع ، وهذا تعبير أكثر عمومية ، ويمكن أن يكون مرادفا للفظ مملوك ، شيراق ، ولكنه قد يشير ببساطة الى رجل في خدمة أحد كبار الشخصيات ، أو أحد مؤيديه (١٤٠) • ويلاحظ أيلون أن الصراعات بين العصبات كانت قصيرة في أيام السلطنة ، ولم تستغرق أكثر من جيل واحد ، ولكن البيوت المملوكية في مصر العثمانية كانت تستمر في أعمالها الثأرية الإجرامية لفترات أطول ، بل أحيانا تستمر على مدى أجيال • والسبب الرئيسي الذي أدى الى هذه الفروق هو أنه في السلطنة كان أولاد الماليك ( أولاد الناس ) مستبعدين عن النخبة العسكرية ، مما أدى بالضرورة الى اختصار فترة التطاحن • أما في مصر العثمانية ، حين اندمجت العائلة البيولوجية ( يقصد العائلة المهتدة ) (\*\*) من العشائر المملوكية ، استمرت أعمال الثار لفترات طويلة •

في بعض الأحيان ، كانت تنشأ المنافسات بين أبناء أحد الأمراء ومماليكه ، كما كان الحال مع محمد بك ، أحد أبناء ابراهيم بك أبى شنب ، ومحمد شركس مملوكه •

<sup>(</sup>大) الأشراقى اى التابع • وغلان من اشراقى يعنى من صبيانى وهى من التركية جرانج أو جمان بمعنى الصبى يسلم للمعلم لياخذ عنه الصنعة • عن أحمد السعيد سليمان ، نفسه ، ص ١٦ •

<sup>· (</sup> الراجع ) - biological family : النص (★★)

كما أن أرتباط المجتمع العسكرى المملوكي مع قبائل العرب البدو ، التي كانت دائما تمارس الانتقام الدموى ، ربما يكون له تأثيره في هذا الاتجاه • ومن الأسباب المهمة التي أدت الى سقوط السلطنة المملوكية هو رفض الجيش المملوكي أن يستخدم البنادق ؛ مما كان من شأنه أن يجبر الخيالة على أن يصبحوا جنودا راجلة ( مشاة ) (١٤١) • لم يكن التغيير الحادث في مصر العثمانية ممثلا في ازدراء المماليك للقتال كمشاة ، وانما تكنولوجية الأسلحة النارية : اذ كان من المكن استخدام المسدس والخزن القصيرة على صهوة جواد ، وهو ما فعله المماليك بفاعلية • وكانت النتيجة ، كما يشير أيلون ، هي العدد الكبير جدا من الخسائر في الأرواح في المعارك والمناوشات بين فرق المماليك في العهد العثماني والتي كانت أعلى بكثير من الخسائر بين مماليك السلطنة (١٤٢) •

وكانت الصراعات داخل مجتمع الماليك في زمن العثمانيين تهدف بلا كلل الى القضاء على المنافسين وأحيانا كان الجنود أو الأمراء المنهزمون يتم نفيهم الى الشام ، والحجاز واسطنبول وقبرص أو الى الاسكندرية أو مراكز متطرفة كالصعيد والبحر الأحمر وشواطيء البحر المتوسط (١٤٣) وأحيانا كان الأمير ينفى الى قرية أو اقليم ثم يصبح ملتزما لهذه المنطقة التى نفى اليها .

وكانت القاهرة مركزا لجميع الأنشطة الا أن كونهم عيدين عن العاصمة ، قد قبل من أهميتها من الناحية السياسية • وتزخر كتب الحوليات والسير بأسماء الأمراء الذين أعدموا ، عادة بقطع الرأس ، من جانب أعدائهم أو قتلوا في المعركة • وكانت مشاعر الكراهية والشك عميقة جدا ، حتى ان أحدا لم يكن ينتظر العفو والصلع • وكان عدد الأفراد الذين قتلوا بطرق عنيفة في ازدياد ، حتى ان الجبرتي لاحظ عند تأبين من ماتوا موتا طبيعيا أنهم كانوا يقولون عنهم لقد ماتوا في فراشهم (١٤٤) ولم يكن من المعتاد مراعاة الكرم نحو المعارضين • فحين انتصرت جماعة اسماعيل بن ايواظ على محمد شركس ، هرب الأخير وقبض عليه العرب البدو الذين أطلقوا سراحه على أن يتوجه الى قبرص وعاش اسماعيل كي

يندم على هذا الفعل الكريم • اذ عاد محمد شركس سرا الى القاهرة ، وأمر بقتل اسماعيل ودمن عصبته تدميرا تاما (١٤٥) •

وعند الكلام عن الصراعات بين عصبات المماليك ، فان مقر قائد احدى عشائر أو جماعات المماليك يستوجب منا الانتباه ، فلقد كانت العصبة تستعد للمعركة بتخطيط الاستراتيجيات وتوزيع الأسلحة والمال على الانصار في سكن البك ( المسمى باللغة التركية ، aonaq قناق وبيت ببساطة باللغة العربية ) ويكتب الجبرتي مرارا عن أهمية البيت المفتوح ( بيت مفتوح ) بالنسبة لتنظيم العصبة وفتح الأعمال العدائية ضد أعدائه ، فبعد وفاة أحد الزعماء ، كان يتوقع من كبير مماليكه أو من أحد الأمراء البارزين أن يفتح بيت سيده ، وكان ذلك يتطلب الكثير من المال ، حتى ان أعضاء العصابة الآخرين كانوا يقدمون مساعدات مالية للأمير كي تمكنه من أن يقوم بذلك .

### الماليك الذين يملكهم المدنيون

یشیر ایلون الی فرق رئیسی آخر بین نظام المالیك الكلاسیكی ومصر العثمانیة ( ونظام المالیك فی مصر العثمانیة ) • فبینما كان من الأمور التی یستحیل التفكیر فیها فی السلطنة المالوكیة أن یتمكن شخص مدنی من امتلاك الممالیك ، كان هذا یحدث فی مصر العثمانیة • اذ انه ، فی القرن السادس عشر كان الجیش ساخطا علی أولاد العرب الذین یملكون الممالیك • الا أن الأوامر المتكررة التی تمنع المدنیین من أن یحتفظوا بعبید . من البیض ( ممالیك ) لم تكن تلقی الطاعة • فغی وقت متأخر یصل بنا الی عام ۱۷۳۱م ، أعلن فی القاهرة ، أن المدنیین والمغاربة والبیروقراطیین والتجار لا ینبغی أن یمتلكوا ممالیك بیضا ، وجواری (۱۶۱) • ومهما یكن من أمر ، فان المدنیین استمروا فی شراء الممالیك • وعلی سبیل یكن من أمر ، فان المدنیین استمروا فی شراء المالیك • وعلی سبیل المثال ، كان أبو الجبرتی رجلا ثریا لدیه الكثیر من المالیك • وثمة مثال شهیر آخر یتعلق بعصبة مملوكیة تسمی جماعة الفلاح ، وكان مؤسسها فلاح بسیط هو الحاج صالح ( توفی حوالی ۱۷۵۵ م ) • لقد بدأ حیاته فلاح بسیط هو الحاج صالح ( توفی حوالی ۱۷۵۵ م ) • لقد بدأ حیاته فلاح بسیط فی احدی القری فی مدیریة المنوفیة • ورهنه سیده لقاء

دين كان يدين به للملتزم وهو ضابط في احدى الأوجاقات • فلما سدد السيد دينه ، رفض الفتى العودة الى القرية ، وظل في بيت الأمير • ومع مرور الوقت ، ازدهرت حياته فاشترى مماليك ، وعبيدا شبابا من الجنسين • ورتب زيجات بينهم ، واشترى لهم دورا ، كما زودهم بمصادر للدخل • وكذلك قام برشموة ذوى النفوذ والتحايل عليهم كى يلحق مماليكه في الأوجاقات حيث ترقوا ، واكتسبوا بيوتا ، واتباعا ومماليك خاصين بهم ، وبذلك شكلوا فصيلا شديد القوة •

وكان الحاج صــالح يقرض النقــود لابراهيم كتخدا ولأمرآنه · القزدوغلية ·

وكان صالح المسن ، حتى في ذروة سلطته ، يركب حمارا ولا يتبعه سوى خادم واحد .

وهناك مثال آخر على انشاء عصبة مملوكية على يد شخص من اصل متواضع غير عسكرى ونعنى بها بيت الجولفية أو عصبة الجلفية ، وهي عصب بة شهيرة ترجع لسلالة مملوك كان يمتلكه تاجر من قسرية جلف Julf ، وورد في المصادر أيضا ذكر لماليك امتلكهم حداد (١٤٨) ،

وحتى العلماء كان فى استطاعتهم امتلاك المماليك ، رغم أن هذا كان نادر الحدوث • فالشيخ محمد شنن ، شيخ الأزهر ، أى أكبر علماء الدين بالأزهر ، الذى هو جامع وجامعة ، كان رجلا ثريا لديه مماليك ، قد وصل أحدهم إلى رتبة البكوية (١٤٩) •

ولم يكن رؤساء القبائل العربية ، عادة يمتلكون الماليك ، رغم أن بعضهم كانت له الثروة والسلطة لفعل ذلك · وكان همام ، وهو شيخ الهوارة في الصعيد ، هو حالة خاصة ، لأن رؤساء الهوارة كان ينظر اليهم على أنهم حكام أقاليم أكثر من كونهم «شيوخ بدو ، كذلك

كانت أراضى الهوارة ملجاً للمماليك الذين فروا من المذابح وأعمال التطهير في العاصمة واستقروا في الاقليم ، واندمجوا بمرور الزمن ، مع السكان المحليين وفقدوا تميزهم الاجتماعي باعتبارهم مماليك (١٥٠) .

## البيوتات والأسر الملوكية

كان أمراء الماليك من بين آكثر أهالى مصر ثروة ، اذ كانوا يملكون منازل رائعة في أجمل وأغلى أجزاء القاهرة ، مثل تلك التي تقع على شواطئ البحيرات كبركة الرطائي وبركة الفيل ، وبركة الأزبكية ، وكانوا يبحرون في البحيرات ، استجلابا للبهجة ، ويسيرون على طرق المتنزهات القريبة ، كذلك كان الكشاف الذين كانوا يظلون في مديرياتهم معظم العام يعيشون في القصور ،

وكان الكثير من الأمراء يحرصون على البناء فبنوا مبانى للعلماء ، والصوفية ومدارس لتحفيط القرآن الكريسم ، ( الكتاتيب ) كما كانوا يرعون الأشغال العامة ، في المحل الأول ، وكانوا يبنون مساكنهم وقصورهم حيث كانوا يحتفظون فيها بحريمهم وعبيدهم وخزائنهم ويقال ان شخصا يسمى على بك ، ( تم اعدامه عام ١٢٧٧ م ) ، كان لديه ٤٨ مملوكا ، وسبعة من الخصيان ، و ٤٨ سراجا ، وكان لدى حريمه ستون ، من الجوارى البيض والسود والحبشيات ،

وكان زعماء المماليك يملكون عددا أكبر من المماليك ، فابراهيم كُتْخُدَا امتلك ٢٠٠٠ مملوك ، وابراهيم بك ٦٠٠ ، ومراد بك ٤٠٠ ·

وفى النصف الثانى من القرن الثامن عشر ، كان البكوات الأقل اهمية يملك كل منهم ما بين ٥٠ و ٢٠٠ مملوك (١٥١) وإذا ما اخذنا فى الاعتبار المنافسات والتقلبات التي تملأ القاهرة ، فاننا ندرك أن مسكن الأمير كان معرضا للهجمات من جانب أعدائه ٠ اذ غالبا ما كان يتم اجتياح سكن الأمير ويدمر ، وتؤخذ جميع ممتلكاته بمن فى ذلك زوجاته ومحظياته وجواريه بالكامل ٠ وحين فر عثمان بك ، الذى ذكرناه سابقا من مصر ، دخل الجيش ونهب منزله ٠ ويقول الجبرتى ، انه كان يحتوى على كنوز بلغت من القيمة ما جعل الكثير من الذين قاموا بعملية النهب

تجارا وأشخاصا بارزين • اذ انه حتى الرخام والخشب اقتلع من أماكنه قبل اضرام النار في المنزل • كما أن بيت مجمد شركس بك الطاغية قد محى تماما بعد هزيمته • لقد بني شركس المنزل بالسخرة ، لذا فان العمال الذين استؤجروا لهدمه استعذبوا هذا الانتقام ، حتى انهم قالوا : « لقد بنيناه دون ثمن ، والآن ، حمدا لله ، أننا نهدمه بثمنه » (١٥٢) •

وكان الأمراء وغيرهم من الأثرياء أحيانا ما يخفون ممتلكاتهم القيمة في مكان آخر: اذ كان يتم بناء مكان ثان للأشياء القيمة بجوار الجامع الأزهر والمقام الحسيني، لأن هذه المناطق تعد واقعة تحت الحماية باعتبارها أماكن مقدسة ؛ وبالتالي كانت آمنة نسبيا في الأوقات التي تقع فيها المتاعب •

لقد كان الزواج في المجتمع المملوكي ، في مصر العثمانية وسيلة شائعة لاكتساب الثروة أو المكانة • فكما سبق أن ذكرنا ، كان السادة أحيانا ما يقومون بترتيب زيجات مماليكهم • فيكتب الجبرتي أنه لدى. وفاة شخص مرموق ، كان المهلوك يهرع الى بيت سيده الأمر ، ويقبل يده ويطلب السماح له بأن يقترن من أرملة المتوفى • وبعد الحصول. على الاذن ، اعتاد المملوك أن يذهب مباشرة الى منزل الرجل المتوفى ، وأحيانا كان ذلك يتم قبل أن يغادر موكب الجنازة المكان ، ويستولى على الممتلكات والزوجة • وغالبًا ما كان هذا يسر الأرملة ، كميا يكتب الجبرتي ، طالما أن المملوك شيساب حسن المنظر ، ويختلف عن زوجها الراحل • فكانت تعطيه كل ما يملك زوجها ، بما في ذلك ما تم اخفاؤه من أشياء • وهكذا يقطع الماوك أقصر الطرق كي يصير أميرا (١٥٣) • وكان المماليك كثيرًا ما يتزوجون من جوار من أعراق مماثلة لأعراقهم ، أي . شركسيات أو جورجيات أو تركيات • كذلك تزوج بعض الماليك بنات تجار أغنياء ، أو من بنات العلماء أو كبار الصوفية • وكما رأينا سابقا ، فلم يكن من المعتاد أن يتزوج المماليك أرامل سادتهم أو أرامل أي أمير ذي سلطة • وكانت النساء في المجتمع المملوكي كثيراً ما يتزوجن العديد من المرات ؛ وذلك بسبب حدوث الموت السابق لأوانه والذي كان كثير الحدوث بين المماليك • وتعد حالة ابنة ايواظ بك ، القائد القاسمي الذي قتل في

الحرب الأهلية التي وقعت عام ١٧١١ م حالة متطرفة ؛ غير انها لا تعد حالة وحيدة ' اذ انها فقدت اربعة اخوة ، كانوا جبيعا من الأمراء ، كما فقدت فروجين عن طريق الاغتيال ، ولقد توفيت بعد زواجها الثالث بوقت قصير وكان زوجها الثالث هذا أيضا واحدا من بكوات المماليك ، وكان أحد اخواتها هو اسماعيل بك ابن ايواظ ، وقد تآمرت ضد محمد بك شركس انتقاما لمقتل أخيها وذلك بتقديم مبالغ ضخمة من المال . ٥٠٠ كيس لعصبة اسماعيل و ٢٠٠ الى الباب العال لكن دون طائل (١٥٤) ، وتبين حالات مثل هذه أنه رغم أن النساء كان ينظر اليهن باعتبارهن متاعا يمكن وهبه ونقله كما يشاء المر ، لكن هذا لا يعنى بالضرورة أن المراة المملوكية سلبية دائما ، ذلك أن الحوليات التاريخية تصف بشكل مؤثر وفاء الزوجات ، والأخوات والأمهات ، اللاتي أخفين رجالهن وساندنهم حين كان يتم التفتيش عنهم ، أو كن يتوسلن ، دائما . بلا جدوى ـ لانقاذ حياتهم حين كانوا يقعون في أيدى أعدائهم ، وبعد أن كان يحكم بالموت على أحد أمراء المماليك ، كانت قريباته من النساء يحاولن عادة تسلم حثيته لدفنة بكل احترام (١٥٥) ،

## لمراء المعاليك كحكام

رغم أن حكم الماليك في مصر كان عموما ، دكتاتورية عسكرية ظالمة مسسطفلة ، الا أن المؤرخين كانوا على تمام الوعى بالفروق بين الأمراء كأفراد ، ولقد قدم الكثير منهم بشكل يبرز مزاياهم كحكام وكذلك كأفراد ، فحين ارتفع نجم اسماعيل بك ابن أيواظ بين أهراء القاهرة ، لم يكن عمره يزيد عن ست عشرة سنة ، وكانت لحيثه بالكاد تظهر ، وكانت النساء يسمينه قشطة بك ، على سبيل التحبب ، وبالرغم من حداثة سنه ، ألا أنه كان حاكما حاذقا وعادلا ذا طبيعة كريمة سمحاء ، وكثيرا ما غادر القاهرة عدة مرات بما في ذلك ست مرات كأمير للحج ، وكانت قلة من البكوات تجرؤ على هذا الفعل خوفا من وقوع انقلاب ضلعم أثناء غايهم (١٥٦) ،

وكان هناك حاكم قدير وخير ، هو عثمان بك ذو الفقار الذي كان الجبرتي يعرفه معرفة شخصية ، بما أنه كان صديقا حميما لأبيه .

موقفا حقيقيا وجوا عاما • وحسب قوله فان الأمراء لم يكونوا يتصرفون بدافع الاحسان فحسب ، عن طريق تقديم الصدقات والهدايا الى المحتاجين الذين يستطلون بحمايتهم وانما كانوا يقعلون ذلك بغرض زيادة عملائهم ومكافأة مناصريهم (١٦٠) •

## الماليك ، سماتهم ووعيهم

كان المماليك يرتدون سراويل مميزة حمراء عريضة تسمى شالفار Shalvar ومع مطلع القرن السابع عشر ، صار الشالفار جزءا من زى السيباهية ، الذين كانوا \_ في مصر \_ مطابقين للمماليك ، الى حد كبير وتظهر هذه الحقيقة اثناء الصراع بين الحاكم ابراهيم باشا ( ١٦٠٤ م ) والسيباهية الذين أعدم الكثيرين منهم ولقد شنق أحد الفلاحين وألبست جثته بالشالفار اظهارا لبغض الباشا للجند ، أي السيباهية والماليك ، وعلق ابريق في جثة الرجل المحكوم عليه ، ربما في تلميح قاس لطبقة الفلاحين ، وفيما بعد ، قتل الباشا المتمردين من السيباهية (١٦١) ،

وفى وقت لاحق فى القرن السابع عشر ، يؤكد افيليا جلبى (شلبى) على أن السراويل المصرية الحمراء التى تسمى الشالفار كان يرتديها جنود الوحدات الراكبة ولكن الانكشارية لم يرتدوها (١٦٢) • وفى أوائل القرن الثامن عشر يكتب بوكوك : « أن لباس الماليك هو الثوب القصير الذى يوضع فى سراويلهم الواسعة التي تربط فى الساق حول كلا المفصلين السفليين وتترك القدم عارية ، ويرتدون نوعا من الاحذية الذى يستخدمه العرب حين يركبون الدواب • وفيما سموى ذلك ، فهم يرتدون مثل الأتراك » (١٦٢) •

ولكى ننهى هذا المسح لنخبة الماليك ، من الضرورى مناقشسة توجههم اللغوى والثقافى ، وتركيبهم العنصرى والعرقى ، ووعيهم ونظرتهم الدينية وأخلاقهم • ومن سوء الحظ ، فان مصادر المعلومات أقل عن اللغة المكتوبة ولغة التخاطب عند المماليك مما يتمنى المرء • فنحن نعلم أنهم كانوا يتحدثون بالتركية • فيقول الجبرتى ، بصفة خاصة ، ان الاسم العربى عواد كان ينطق أواظ ، ملحونا باللغة التركية (١٦٤) •

وكانت الثنائية اللغوية التركية والعربية سائدة بين المماليك ١٠ أذ توجد اشارات الى أمراء ممن كانوا يتحدثون ويكتبون ويقرءون العربية بالإضافة المتركية ٠ ويقال ، بشكل عابر ، عن محمد بك شركس انه يستخدم صيغة التأنيث للتحدث عن الذكور ، وعلى كل ، فان هذا يعتبر طريقة أو لازمة فردية فهذه الرواية تثبت أنه كان يتكلم العربية (١٦٥) ٠ هذا ويقال عن بك آخر انه كان يكتب ويتكلم العربية والتركية بطريقة حسنة (١٦٦) ٠ وحتى خاير بك ، في بداية الفترة العثمانية كان يتكلم اللغة العربية بطلاقة (١٦٧) ٠ وهذا الازدواج اللغوى لا يجب أن يدهشنا اذا ما تذكرنا أن المجتمع المملوكي احتوى على رجال ولدوا في مصر ، لم يكن لهم أن يكونوا غربا، عن اللغة العربية مثل مجتمع المماليك ابان السلطنة ٠ ان يكونوا غربا، عن اللغة العربية مثل مجتمع المماليك ابان السلطنة ٠ ان لغة المماليك ، تقوى أيضا من هذا الانطباع (١٦٨) ٠ وفوق ذلك كله ، فقرة افيليا جلبي ( شلبي ) ، التي أشرنا اليها سابقا ، حين تحدثنا عن لغة المماليك كانوا متعلمين تعليما جيدا نسبيا ١٠ اذ يكتب بوكوك : « ان خسير تعليم ، هو الذي يتلقاه المماليك فهم يفهمون العربية والتركية .

وخير مثال على هذا هو نعى ابراهيم كتخدا البركاوى (الذي توفى عام ١٧٣٨ أو ١٧٤٨ م)، وهو ابراهيم كتخدا الشهير • فلقد اشترى مماليك ودربهم على القراءة والكتابة والخط • وكان المتعلمون والخطاطون يختلفون الى منزله • وكان ، شانه شأن بعض الأمراء الآخرين ، شغوفا بالكتب ، فاشترى كتبا في الكثير من الفنون والعلوم ، ووجد بعض من أندر الكتب في مكتبته (١٧٠) •

وأخيرا ، لابد أن الصلة بين الماليك والعلماء والصوفية كانت قد حسنت من لغتهم العربية على نحو هائل · وتعيدنا هذه النقطة الأخيره الى مسألة تدين المماليك ، التي سبقت الاشارة اليها · لقد كان الاسلام هو قناة التطبع الثقافي للمماليك في مصر · اذ لم يكن من المحكن اعتبارهم أرستقراطية ، ونخبة دونما التزام بقيم المجتمع المصرى ، التي كان الاسلام أبرزها · فهناك العديد من السير التي كتبت عن المماليك والاشارات التي أعطيت عنهم كجماعة تصورهم كمسلمين ورعين · فتقواهم والاشارات التي أعطيت عنهم كجماعة لرجال الدين ، وانشاؤهم ومساندتهم

للمدارس الدينية ، ومحاولة بعضهم اجتثاث المشروبات الكحولية والبغاء ... كلها شواهد على تدين لا جدال فيه ٠

لقد سجل الكثير من الأمثلة عن أمراء يوقرون المساجد والأضرحة الدينية ، ويعد توقيرهم للمقدسات المصرية ، على وجه التحديد ، أمرا له أهمية خاصة • ويعتبر احترامهم لضريح الامام الشافعي ، مؤسس آكثر المذاهب شيوعا ونفوذا في مصر والمؤسس الوحيد لأحد المذاهب المدفون في البلاد ، وكذلك ضريح سيدى أحمد البدوى ، أحب الأولياء وأكثرهم شعبية في مصر ، خير مثالين على ما سبق ذكره (١٧١) • ولم يخرف قوانين الاسلام وروحها سوى عدد صغير من الأمراء ؛ غير أن هذا مما يؤكد القاعدة العامة •

من بين هؤلاء الأمراء خليل بك قطامش ، أمير الحج الذي وضع مماليكه بين المعرات الضيقة بالقرب من العقبة كشحاذين الضايقة الحجاج وسلبهم • واشستكى مسلطان المغرب فتلقى تأكيسدا بأن الآثم قد أعدم (١٧٤٧ م) (١٧٢) •

وثمة حالة أخرى أكثر آثارة للاهتمام: هي حالة يوسف بك الكبير .
وهو أحد مماليك محمد بك أبي الذهب ، الذي يصفه الجبرتي بأنه مندفع
ومتقلب المزاج • ويذكر الجبرتي بصفة خاصة : « أنه كان يكره الفقهاء
والعلماء ( المعممين ) فلقه عزل الشسيخ حسن الكفراوي عن الافتاء
والتعريس ، لأنه اعتبر أن الشيخ مؤمن بالخرافات • وفي حقيقة الأمر ،
كان الكفراوي يحتفظ في منزله بأحجبة للجاذبية الجنسية كان يعطيها
للجواري تساعدهن على جذب انتباه سادتهن • فأمر يوسف بك باغراق
هذا الشيخ ثم عرض الأحجبة هذه على غيره من الأمراء وأخذوا يضحكون
معا من الشيوخ •

وفي حادثة ثالثة ، أنحى باللائمة على أحد العلماء على قرار معين اتخذه بانهاء احدى الزيجات • فوضع الأمير الشيخ في الزنزانة في سجن للفلاحين الذين لم يتمكنوا من سداد ما عليهم من ديون • ولم يطلق البك سراج الشيخ ، الاحين تدخل على الصعيدى ، وهو شيخ ذو نفوذ ،

بالصراخ فيه وسبه (١٧٣) • لقد كان تدين الماليك أكثر تجليا اذا ما قورن بالعساكر العثمانيين ، الذين كانوا سيئى السمعة بسبب تراخيهم في أمور الدين • وكذلك التزم الماليك بصيغة في الاسلام كان ينادى بها ويرفع لواءها العلماء المصريون ، كما برز الدليل على ذلك في حادثة وقعت عام ١٧١١ م ، حين ظهر واعظ تركى في مسلحد السلطان المؤيد في القاهرة ، وهاجم بشراسة ايمان المصريين بالأولياء وبينما أيد الخطيب الجنود الأتراك بالكتائب السبع في الحامية العثمانية، وقف أمراء المماليك الى جانب العاماء المصريين ، وأخيرا أرسلوا بالواعظ الى المنغى (١٧٤) •

الى أى حد كان العنصر والوعبى العنصرى ( الجنسية ) شيئا هامة في مجتمع الماليك ؟

وفقا لما لدينا من معلومات ، لا يمكن سوى وضع تقييم عام جدة للتركيب العنصرى للمجتمع المملوكى • ذلك أن المصادر لا تذكر سوى عنصر أو أصل الأمير • ومعظم المماليك كانوا من الشركس والجورجيين والأكراد والبوسنيين والألبسان ، بل لقد ورد ذكر عدد من الأناضوليين (الروم) والأرمن ، بل واثنين من اليهود تحولا للاسلام (١٧٥) • وفي القرن الثامن عشر ، صار من الأمور الاكثر عسرا تحديد المماليك على أسسر عنصرية أو عرقية • ومع ذلك ، فقد كان من المتوقع أن يكونوا من أجناس معينة دون غيرها ، كما يبين حديث الجبرتي الذي يفيد أنه : حين غزا السيطرة على الصعيد ، حيث كان ابراهيم ومراد يقاومانه • وبعد رحيل حسن المفاجئ ، أجبر حليفه ، أسماعيل بك على أن يحث تجاد الرقيق على توريد المماليك • ولأن الوقت لم يكن كافيا ، لم يقدم لهؤلاء المماليك سوى التدريب العسكرى مهملا تعليمهم الاسلامي • وينتقده الجبرتي على من جبال الروميللي (\*) والبانيا (١٧٦) •

ان معنى التضامن العنصرى يظهر في كتاب الجبرتي ، وانما نادرا ما يكون النظر الى العلاقة داخل مجتمع الماليك في حد ذاته ، اذ كانت

<sup>(★)</sup> البلقان \_ ( المراجع ) .

الصراعات بين الماليك دائما صراعات تعتمد على العصبة من حيث طبيعتها وأحيانا كان المهاليك يحبذون أناسا من جوار عنصرى معين وهكذا ، فغى معركة خطرة نشبت في الأزهر في أبريل ، عام ١٧٩٩ بين الطلبة السوريين والطلبة الأتراك والعلماء ، ساند الأمراء الأتراك بسبب الطبقة وتقدم نفس هذه العاطفة العنصرية كسبب لشرح الاحترام الذي يبديه المماليك نحو خطيب بوسنى (١٧٧) ، أما أقوى عامل جعل المماليك متماسكين معا في ترابط فهو المصلحة الذاتية ومع ذلك ، يمكن المماليك متماسكين معا في ترابط فهو المصلحة الذاتية وأول هذا النسق تمييز خلق واضح في اتجاهاتهم وأفعالهم الجماعية وأول هذا النسق الخلقي وأهمه هو اعتزازهم كنخبة محاربة ، وولاؤهم لبيت الماليك وثاني هذه الأمور ارتباط الماليك بمصر ، الذي كان قويا ، كما كان هو الدافع وراء الكثير من أعمالهم .

وعلى عكس الفرق العثمانية ، لم تكن للمماليك جذور خارج مصر ، التى كانت وطنهم الوحيد • فكان الأمراء دائما يفضلون الاقامة في مصر نفئ أن يقبلوا ترقية في أى مكان آخر ، لأن مغادرة مصر كانت تعتبر بمثابة المنفى • حتى في اسطنبول ، كان يشعر البك المملوكي أنه مقتلع من جذوره ووحيد (١٧٨) •

ثالثا كان هناك ، فى الوعى الجمعى لدى المماليك كراهية كامنة نحو العشمانيين ، نادرا ما طفت على السبطح ولم تظهر بوضوح الا بسبب على بك الكبير ، الذى كان يطمع الى استرداد السلطنة المملوكية وغير أن الكراهية المتبادلة وانعدام الثقة من نواح عدة كانت واضحة من خلال عدة أحداث واشارات (١٧٩) وكان وعى المماليك العرقي (العنصرى) غير واضع ، وقد ضعفت الشخصية الشركسية الى حد كبير فى القرن الثامن عشر لكى تحل محلها شخصية مملوكية أكثر عمومية وغير أن الفجوة الاجتماعية بين المماليك ( من جميع الأصول ) والأتراك العثمانيين تعمقت ولا يوجد من يصف هذه الفجوة أفضل من الجبرتى و اذ تبين الفقرة التالية من كتابه بوضوح كيف كان المماليك جذابين للنساء المصريات ودائما ما يكون اتجاه النساء مؤشرا مفيدا ) و من الواضع أن المصريين لم يعتبروهم مستغلين أجانب كما يظن بعض الدارسين المحدثين ، وانما لم يعتبروهم مستغلين أجانب كما يظن بعض الدارسين المحدثين ، وانما

كارستقراطية مصرية محترمة خالصة ، تقريبا كجز الا يتجزأ من اولاد العرب ، على المكس من الأتراك •

ويكتب الجبرتي في وصفه لمذبحة الماليك على يد عسكر محمد على عام ١٨١١ حيث تعدت كل الحدود في قتل المصريين « أي أمراء المماليك »٠ وكيف أنهم مزقوا ملابسهم ، دون أن تأخذهم الشفقة بأى انسان ، وبذلك يكشفون عن ضغينتهم الخفية ، واختلط المماليك مع العسكر الترك • فهم يسكنون في تجاور معا في جميع الأحياء والمناطق ٠٠٠ وكان يجاورهم الكثيرون من قادة العسكر في كل الأحياء ويتبعونهم ويعرفون جميع أفعالهم وأماكن تواجدهم • واندمجوا هم واختلطوا بالماليك بل كانوا صحبتهم في الليل مظهرين لهم الصداقة والحب ، بينما كانت قلوبهم مليثة بالحقد والضغينة لهم أى للمماليك كلا بل لكل العرب • ولا يمكن التعبير عن هذا الوضع بشكل أكثر جلاء ، فحسب ما يقوله الجبرتي : كان الماليك تقريبا مطابقين لأولاد العرب ، على النقيض التام مع العسكر الأتراك (١٨٠) ٠ ويستمر : وحن وقعت المذبحة أسرع الأتراك في تحقيق أملهم وملأ السرور قلوبهم • وعلى وجه الخصوص ، انتقموا في أمور تتعلق بالنساء : لأنهم كانوا يرون الرجل البارز منهم اذا حاول الاقتران بأبسط امرأة فأنها كانت تأبى بازدراء ، ولو أنه مارس ضغطا عليها لسعت الى اللجوء عند رحل يمكنه حمايتها ضده • أو لربما استطاعت الهرب من منزلها • واختفت لبضعة أشهر . وكل هذا على العكس من حالة كان يمكن أن يطلب فيها مملوك من أحط الأصول يدها للزواج · عندها كانت ستقبل مباشرة ·

لقد حدث حين عقد محمد على باشا سلاما مع مماليك الألفية (عصبة) وبحثوا عن منازلهم (أسراتهم) فان كثيرا من النساء اللاتي كن يختفين تجمعن ورحن يتنافسن للتزوج منهم وأعددن لهم الملابس وقبلن الهدايا منهم ٠٠٠ وكل هذا حدث على مرأى من الأتراك الذين كبتوا ذلك بكل غل في صدورهم (١٨١) .

ولننهى مسألة المصطلحات المستخدمة فى هذا الموضوع نذكر أنه فى بداية الحكم العثماني فى مصر كان العرب يطلقون على الماليك اسم

الترك ، وكان المؤرخون الأتراك يطلقون عليهم اسم الشركس ، وفي القرنين السادس عشر والسابع عشر لا تتغق المصادر العربية على المسمى الذي تطلقه عليهم ، لكنها لا تسميهم مماليك أبدا ، غير أن مصلطح (جنود) أو (أجناد) Jundis يرد في المصادر التركية ليعنى المماليك دائما ، وفي بعض الأحيان ، يبدو أن (طائفة الشركسية) أو الشركس كانت تعنى مماليك ، الا أن هذا لم يكن مؤكدا ولا واضحا ، والجبرتي يشير لهم بجنس المباليك ويسميهم و المصرية ، أو و المصرئية ، و



WWW.BOOKS4ALL.NET

#### الغمسيل الشسالت

# العلاقة بين الدولة والعرب البدو

#### تقسديم

لقد استخدم العديد من المؤرخين المحدثين مصادر عربية وأوربية لتقديم صورة مترابطة عن الأحداث السياسية الرئيسية المتعلقة بالحكم المتعانى في مصر حتى عام ١٥٢٥٠٠

وعلى كل ، فإن هذه الروايات تحذف عنصرا لعب دورا مركزيا في الفعرة العاصفة التي تلت الفتح ، حدفا تأما تقريبا ، وهذا العنصر هو البدو ، أو حسب استعمال المصادر المعاصرة ( العربان ) .

ان هذه الفجوة التي يحاول هذا الفهل سدها نجمت أساسا عن اهمال الباحثين للمصادر التركية ، التي اشتملت على معلومات كثيرة عن العرب (البدو) واذا ما أردنا أن نعد دراسة عن الفترات الأولى ، فمن المهم أن نلحق هذه الروايات بكتاب الحوليات التركى ، (ذكر الخلفاء والملوك المصرية) وهذا الكتاب رغم شهرته لم تتم دراسته دراسة كافية ، مؤلف هذا الكتاب عو عبد الصمد الدياربكرى ، وهو أحد القضاة الذين أتوا مع السلطان سليم الأول، وظل فيها كقاض ومستشار وتمتع الدياربكرى بميزة القرب الوثيق من مركز السلطة العثمانية في مصر ، وهو شيء كان يكرهه ابن اياس كراهية تامة ، حيث انه كان متعاطفا مع المماليك الآفاين ، ويخبرنا الدياربكرى عن حالة الأحكسام متعاطفا مع المماليك الآفاين ، ويخبرنا الدياربكرى عن حالة الأحكسام العثمانية واخبار الحكام بالتفصيل ، ويتركز اسهامه الرئيسي في أنه

استمر من حيث انقطع كتاب ابن اياس ، ويصل ما يكتبه الى ٩٤٧ هـ / ١٥٤١ م ، رغم أن روايته التفصيلية لم تتعد ٩٣١هـ /١٥٢٥ م ، ويتبين من رواية الدياربكرى أن الدور الذى لعبه البدو فى تلك السينوات المضطربة كان أكبر بكثير مما كان يدرك الكثيرون ، أما الفجوة المتمثلة فى المدة فى الحوليات التفصيلية التى ثلت الدياربكرى ، فقد ملاها جزئيا كتاب عرب غير مصريين من شوام ومن أهل الجزيرة العربية ، وكذلك عن طريق مواد الأرشيق والمحفوظات العثمانية وبخاصة مجموعة الفرمانات لطيق مواد الأرشيق والمحفوظات العثمانية وبخاصة مجموعة الفرمانات وبناعة حكم السلطان سليمان القانوني ١٥٢٠ – ١٥٦٦ م (١) ويمكن لهذه الفرمانات أن تخبرنا بالكثير عن مشايخ العرب ، وبصفة رئيسية عن قواعدهم الادارية والمالية وكذلك معاملاتهم مع الدولة ،

ان العدد الكبير من المراسيم الذي أرسل الى القاهرة وما تحتويه يظهر أن المسايخ العرب ، في القرن السادس عشر ، كانوا مشكلة أرقت السلطتين المحلية والمركزية أكثر من أية قضية أخرى .

وسنورد يضع ملحوظات أولية عن العرب البدو النطع عرب في المصادر المكتوبة باللغة العربية في أواخر العصور الوسطى وفي الفترة العثمانية ، لا يستخدم تقريبا الا للاشارة الى البدو عني أنه يجب التزام الحدر في تطبيق لفظ البدو على القبائل العربية بالبلاد حتى لو كانوا بدوا في تنظيمهم القبلي وتقاليدهم وعقليتهم وهذا يرجع الى ظروف مصر الجغرافية والبيئية ولك أن العرب لم يكونوا بدوا رحلا بلعني الخالص للكلمة ، فالكثيرون منهم كانوا يتقنون الزراعة والمعنى الخالص للكلمة ، فالكثيرون منهم كانوا يتقنون الزراعة والبيئية والبيئية والنوا بدوا رحلا العرب الم يكونوا بدوا رحلا العرب المنافية والبيئية والبيئية والبيئية والنوا يتقنون الزراعة والبيئية والمنافية والبيئية والمنافية و

وكان مجتمع العرب البدو في مصر العثمانية يتكون من تنويعة كبرة من القبائل والعشائر • ولم يكن ثمة شيء كثير تشترك فيه سوى التنظيم القبلي وادعاء الأصل العربي • لذا ، فإن التعميم فيما يتعلق بالعرب من السهل أن يوقعنا في الخطأ • وعلى سبيل المثال ، بينما كانت بعض القبائل أو العشائر تشتهر بأنها من قطاع الطرق، والمتمردين ، فإن آخرين كانوا معروفين بالطاعة والخضوع ، ويقدمون خدمات حيوية للحكومة •

بل ان القبيلة الواحدة كان يمكن أن تضم كلا من المسايخ الموالين والمتمردين و والأكثر من ذلك ، كما سيتضح لاجقا ، فان نفس القبيلة أو الزعيم يمكن أن يؤيد بالتبادل الحكومة أو بعض الأمراء أو العصنات ويعارضها وفقا للظروف وتشرح هذه البراجماتية (النفعية) التناقض الظاهر في اتجاهات البدو وسياستهم فبالرغم من العداوة بينهم وبين الماليك ، التي ترجع جذورها إلى استيلاء الماليك على مصر وحكمها في منتصف القرن الثالث عشر ، الا أنه توجد حالات من التعاون الوثيق بين هذين المجتمعين الميالين للحرب أثناء مصر العثمانية وبالمثل ، فأن سلوك العرب نحو العثمانيين لم يكن متسقا ومع هذا ، فان هناك قاعدة بديهية للغاية ، تنطبق على مصر كما تنطبق على غيرها من البلاد ، وهي أن قوة البدو تعد مؤشرا على قوة المولة ، اذ كلما كانت الحكومة قوية ، كانت القبائل العربية ضعيفة ، والعكس بالعكس •

## دور العرب في أحداث مصر السياسية ، ١٥١٦ - ١٥٢٤

حين كان السلطان المهلوكي قنصوه الغوري، يقوم بمحاولته اليائسة للاستعداد للمعركة الوشيكة مع سليم الأول ، حاول أن يدعم قواته وذلك بالحاق الغرسان العرب ، من جميع انحاء مصر ، فجمع كشاف الأقاليم ومشايخ العرب وأمرهم بتجنيد ٢٠٠٠٠ من رجال القبسائل العرب وفشلت هذه الجهود ، عموما ، ولم يستفد منها سوى الكشاف والمشايخ ، (صفر ٢٩٢ هـ / مارس ١٩١٦ م) وفقا لما آورده ابن اياس •

وبعد هزيمة المماليك في موقعة مرج دابق ، احتل العثمانيون الشام بأسره وتحركوا عبر صحرا عيناء حيث واجهوا بعض المناوشة من جانب البدو واستمر البدو في سرقة وقتل الجنود الذين أسروهم بعد معركة الريدانية ، خارج القاهرة (في ٢٣ يناير ١٥١٧) ويكتب ابن اياس ، الذي كان يبغض البدو بغضا شديدا ، أنهم كان في امكانهم تخريب البلاد بأكملها لولا أن تداركتها رحمة الله (٢) .

وفى صفر ٩٢٣ هـ / مارس ١٥١٧ م ، جاءت أعمال التمرد من مديرية الشرقية • وذكرت الأخبار أن البدو لا يهاجمون الجنود العثمانيين

فلحسب ، وانما ينتهزون الموقف غير المستقر للاغارة على القرى والمدن ونهبها وحرقها ، ومن بين حذه المدن ، قليوب وقلقشندة ، وشبرا المنية (ربما شبرا المخيمة ) على بعد بضعة أميال من القاهرة ، فاضطر سلبم الى ارسال قوة مكونة من ١٥٠٠ رجل لصدهم (٣) ،

وقام طومان باى ، آخر سلاطين الماليك ، بتنظيم المقاومة ، ببسالة رغم أن القسم الرئيسى من جيشه قد تحطم فى مرج دابق والريدانية ، واخبر سليم أنه لا يزال هناك تحت امرته الكثير من البدو والماليك المقاتلين بالفعل ، وبعد آخر معركة شنها طومان باى ، وخسرها فى الجيزة ( معركة المنوات ) استعرض العثمانيون ٣٠٠ من رؤوس الماليك والبدو المذبوحين فى القاهرة (٤) ، ففر طومان باى الى طروجة ، التي تقع فى أحد أقاليم البدو فى مديرية البحيرة ، مرتديا ملابس قبيلة هوارة القاطنة فى الصعيد وهناك وجد ملجأ عند حسن بن مرعى شيخ العرب في المديرية ، وأخيه شكر ، اذ كان الشيخ مدينا للسلطان بأفضال أسداها طومان باى حين شكر ، اذ كان الشيخ مدينا للسلطان بأفضال أسداها طومان باى حين كان يعمل داوردار للسلطان الغورى ( مساعده ) ، ومع ذلك ، فقد خان المسلطان وسلمه لستليم ، الذى أمر بأن يشنق على باب زويئة من الكراهية والعدارة والتعدام الثقة بين العرب والمناليك ،

يروى الدياربكرى أن تحسن بن مرهى كان يتفاخر بأن العثمانيين مدينون له بملك مصر ١٠ أذ أنه ما لم يقم بتسليم طومان لسليم ، لتمكن السلطان المملوكي من طرد العثمانيين خارج مصر ١٠ غير أن شخصا ما قد استمع ألى مرعى ، فحين أتى ألى القلعة في شهر رجب ٩٢٣ هـ / أغسطس ١٥١٧ م ، تم القبض عليه مع شيخين آخرين بأمر من سليم بالرغم من وعد بحسن المعاملة قطع له ٠

ویلاحظ ابن ایاس آن الناس قد فرحوا بما حاق بحسن بن مرعی من سهدو الطالع ، لأن طهومان بای کان حاکمها عادلا متواضعا وشهجاعا (٦) ٠

وكانوا يضايقون بدو عزالة Azzala الذين كانوا يعيشون هناك (٩) ٠

ان ما قصر خاير فى الابلاغ عنه هو أن الحملة واجهت مصاعب بسبب الشجار المستمر بين الجنود الماليك والجنود العثمانيين ، مما أدى الى أن هدد الجنود العثمانيون بأن يقتلوا قائدهم الملوكى ، فاقترح الشيخ حماد رئيس العزالة فى الجيزة ، على خاير بك بأن يسترجع جيشه ، لأنه كان يشهدك فى قدرة جيش الحكومة المفكك على هزيمة ٢٠٠٠٠٠ من البهدو (١٠) .

ومع ذلك ، ففي التاسع من ذي الحجة ٩٢٣ / الثالث والعشرين من ديسمبر ، ١٥١٧ ، هاجم الجيش العثماني البدو في مديرية البحرة ، ودفعوا بهم نحو الغرب • وحاول حسن بن مرعى اقناع الباشا بأنه لم يخطط للتمرد وأن دافعه هو ثأره مع اسماعيل ابن أخي الجوالي ، وهو شمیخ عربی منافس له ۰ کما ارسل حسن أخاه ( شکر ) برسالة شخصة الى خابر بك • فقبض قايت (\*) باى وهو أحد أمراء المماليك على شكر ، فورا حين اشتبه في أنها حيلة من تلك التي عرفت عن البدو ، غير أن حسن ابن مرعى ظل مطلق السراح • وأخيرا ، وافق خاير بك على منح الشيخ العربي الأمان (١١) ، وهي حركة بارعة من جانب الحاكم ، مادامت الشرقية قد وقعت مرة أخرى في الاضطرابات. ذلك أن عبد الدايم بن بقار استأنف أعماله الخبيثة مرة أخرى ، وذلك بقطع كل اتصال بين القرى والاغارة عليها • فراجع قايت باى فرقه الشركسية ؛ حيث انه قد أمر بقيادة قوة ضد عبد الدايم ، فلما وجد أن هذه القوة تفتقر الى السلاح والخيل ألغي الهجوم • وعلى أية حال ، فإن استعراض القوة في حد ذاته ، ردع البدو • وحاول بيبرس بن بقار ، بمساعدة أحد مشسايخ الصوفيـــة ، أبو الحسن بن أبي العباس الغمري ، أن يخرج بحل توفيقي بين أخيه عبد الدايم وأبيه أحمد • ويبدو أن ظهور قبيلة بدوية أخرى على مسرح الأحداث ، شجع عرب الشرقية على انهاء حربهم الثائرة (١٢) . وكان القادمون الجدد هم عرب السوالم ، القادمون من الشمال ، وعلى الفور

<sup>(\*)</sup> تكتب أحيانا قايد ، والصيغتان نترددان في الكتب العربية ،

قام بنو بقار بمطاردتهم • وكان عرب السوالم ايضا يصحبهم عرب من جبل نابلس فى فلسطين ، فروا من الحكم الجائر الذى كان يحكم به جانبردى الغزالى الشام • وحين وصلل الساوالم الى بركة الحج والمطرية ، بجوار القاهرة ، قام قايت باى بصدهم (١٣٣) •

ومرة أخرى ، دعى عبد الدايم للحضور الى خاير بك ففعل ذلك وهو يرتدي منديل الأمان • وما از علم أحمد بذلك حتى هرع الى القلعة . والقى خطبة طويلة أمام الحاكم ، استنكر فيها أفعال ابنه الشريرة ، وقال انه أفضل من يعرفه • كما حذر خاير بك أن عبد الدايم ، اذا تم اطلاق سراحه ، فان خاير بك سيتحمل المسئولية الأخلاقية • كما أقنم قائد القلعة وأمراء آخرون خاير بك بسجن عبد الدايم وأربعين من رفاقه ، وذلك بأن استخدموا حججا مشابهة لتاك التي استخدمها أحمد • وكذلك تمت مصادرة أموال عبد الدايم ، بما فيها سواقيه وثروته الحيوانية ٠ وفي الأسابيع التالية ، قتل الكثير من أتباع الشبيخ شنقا ، أو بالخازوق والشبق الى شطرين ، وبعد ذلك تم عرض أجسادهم في أجزاء مختلفة من القاهرة (١٤) • وفي العشرين من ربيع أول ، عام ٩٢٥ / الثاني والعشرين من مارس عام ١٥١٩ ، قتل اينال السيفي طراباي كاشف الغربية حسن ابن مرعى وأخاه شكر ، وبذلك انتقم لخيانتهما لطومان باي • اذ دعا الكاشف الشبيخين لحضور حفل ، ولما سكرا ، هوى عليهما عدد من المماليك الشراكسة وقتلوهما • ويقال أن أحد القتلة ، وصل به الأمر الى حد شرب دم الشبيخ ، كما مثاوا بجنتيهما • وقيل أيضا أن رأسيهما علما على نفس الحصان الذي أخذ على ظهره طومان باي الى القاهرة ، بعد الغدر به ٠ وفي العاصمة ، عرض رأسا الشيخين عند باب النصر ٠ وكذلك قتل أخ ثالث لهما كان يسكن في القاهرة • ومن المفهوم ، أن الشركس ، وعائلة طومان باي ، استعذبوا طعم الانتقام (١٥) .

وبعد ذلك بوقت قصير ، قتل كاشف قليوب على الأسمر بن أبى الشوارب بنفس الحيلة بالضبط • فعند اجتماع المسايخ العرب ، صاح حسام الدين بن بغداد بغضب متهما المماليك بأنهم يقتلون البدو لولائهم للعثمانيين • فقرر المشايخ أنه اذا ما استمر الكشاف في اضطهادهم ،

فلسوف يحجمون عن التعاون مع الكشاف • فامر خاير بك الكشاف بأن يدعوا العرب لشأنهم ، أملا منه في تهدئتهم • وحين اتهمت عائلة الشيخ المقتول الكاشف بقتله بلا ذنب ، دافع الكاشف عن براءته وشنق أحد مماليكه ، زاءما أنه ارتكب الجريمة • ويشك الدياربكرى في أن هدا المملوك قد أخذ ككبش فداء عن سيده (١٦) •

وفى بداية صفر عام ٩٢٦ هـ / يناير ١٥٢٠ ، تصرفت الحكومه بقسوة مع السوالم ، الذي كانوا يعدثون فوضى في الشرقية ٠

ويكتب الدياربكرى ، وهو من حاشية خاير بك ، أن الحاكم تجول فى المديرية ، متظاهرا بالصيد ، ولكن من الناحية الفعلية كى يشرف على العمليات التى كانت تجرى ضد السوالم ، فتم ترتيب يجعل الكشاف فى منطقة بلبيس ، يدعون رؤساء السوالم الى وليمة ، وعندها يقتلهم الجنود ، فقتل الكاشف بهذه الطريقة ١٢ من مشايخ السوالم ، ويقول الدياربكرى ، أن وجود خاير بك فى المديرية تسبب فى بؤس عظيم للقرويين : أذ أعطاه المشابخ العرب أموالا ، و ٢٠٠٠ رأس من الغنم والخيول التى أخذوها من الفلاحين (١٧) .

وأثناء هاجم العرب من منطقة بلبيس ، رجال القبائل من السوالم وحملو، معهم الكثير من الغنائم والكثير من النساء والأطفال وكان ممن خططوا لهذه العملية ، الزينى بركات بن موسى وهو موظف كير ، كان محتسبا تحت حكم سلاطين الماليك وكذلك العثمانيين • وعيز في عام ١٩٢٤ هـ /١٥١٨ ـ ١٥١٩ م ، أمير قافلة الحج المصرى كما أسندت اليه مهام حساسة ذات علاقة بشئون البدو ، قام بها فتسبب عن نتائج وخيمة (١٨) اذ أغار ابن موسى على مضارب السوالم ، فهدم مساكنهم ، وأخذ نساءهم وأطفالهم بعيدا ، بمن في ذلك أبرز ٢٠ شخصا في القبيلة • وفي العاشر من صفر ٩٢٦ هـ / انحادى والثلاثين من يناير ١٥٢٠ م · دخل ابن موسى القاهرة مرتديا ملابس بدو الهوارة • وحملت رؤوس مشايخ السوالم على رماح أمام حصانه • وكانت خلفه على ظهر حصان ست حثث مسلوخة لمشايخ السوالم مثبتة بالقش وعليها ملابس بدوية (١٩١) •

وبعد عودة خاير بك مباشرة الى القلعة ، عرف أن السوالم الغاضيين قد خربوا مدينة الصالحية وبضع قرى مجاورة ، وذلك باضرام النران فيها ، كما أحاطوا بقوات آياس ، الكاشف المسئول عن سياسة القبضة ـ الحديدية • فأنحى خاير باللائمة على اياس ، قائلًا انه لم يكن يريد شيئا سوى طرد السوالم من البلاد • والآن ، بعد هذه المعاملة القاسية ، فلسوف يقاتلون بغضب ويضيف الدياربكرى أن القبيلة البدوية التي يكون مشايخها في الأسر ستكون هادئة ، ولكن حين يقتلون ، وتسبى نساؤهم فمن المؤكد أن البدو سوف يقاتلون (٢٠) • كذلك كان من المطلوب تهدئة الشرقية بسبب خشية خاير بك من أن ينتشر تمرد جانبردى الغزالي حاكم الشام فيصل الى مصر • فأرسلت قوة ، بقيادة كاشف البحيرة ، وهو رجل حساس متواضع ، لوقف تعديات البدو ٠ وبعد أن أخبر السوالم أن مقاومة الدولة شيء ميؤوس منه ، وعد بأنهم اذا ما تعاونوا مع الحكومة ، فإن واحدا منهم سيتولى منصبا حكوميا واستوف يستمتع الجميع بالأمن • ثم سمى خاير بك عدة رؤساء من السوالم بمشايخ العرب محل رفاقهم المذبوحين وأطلق سراح نجم شيخ عرب العايد الذي سبجن لتحالفه مع السوالم • بل أكثر من ذلك ، فقد أمر خاير بك المسايخ العرب أن يستعدوا لغزو محتمل قد يقوم به جانبردى الغزالي ، وأخبرهم بأن يهاجموا قواته في نقاط استراتيجية (٢١) • وعلى أية حال ، لم يعد الهدوء الى الشرقية · اذ نهب البدو قاطية Qatya في سيناء ، والخطارة على الحدود الشرقية من الاقليم ( الولاية ) ، وكانوا يتحركون نحو الصالحية • فلما أحس الشكيخ أحمد بن بقار بالخطر ، أرسل بنسائه الى القاهرة وأخفى أمواله وأقمشته وحيواناته وطيوره • ومرة أخرى ، يلاحظ الدياربكرى أن القوات التي أرسلت لصد البدو تسببت في قدر أكبر من الضرر مما فعله البدو وذلك بأخذ ممتلكات الفلاحين ونسائهم واطفالهم (٢٢) • وكان هذا كله يقع في خضم أنباء بوقوع غزو وشبيك يقوم به جانبردى الغزالي • وعلى ما يبدو ، لم يكن في خطة المتمرد الشامي أن يقود هجوما على مصر ، غير أنه أرسل ببدو واكراد كقوة استطلاع ٠ وقانل الغزاة البدو المؤيدون للغزالي العرب المحليين في حدود مصر الشرقية ٠ فشن العرب هجوما ليليا على بدو

اقلیم نابلس بقیادة طرابای بن کراجا ، واستولوا علی جمالهم وخیولهم کننائم (۲۳) .

ولم يرتكب سوى شيخ عربى واحد الخطأ القاتل بمساندة الغزالى · اذ اتصل أحمد بن قاسم أبو الشوارب من قبيلة بنى بقار بالمتمرد ، على أمل أن يكون رئيسا للبدو فى اقايمه · وحين سحق العثمانيون تمرد الغزالى فى فبراير عام ١٥٢١ ، ندم الشيخ على لعبته وعفا خاير بك عنه · ومع ذلك ، فقد كان الحاكم متحفزا لأول زلة يقع فيها الشيخ ، وحين حدثت هذه الزلة ، أمر الحاكم كاشف الشرقية باعدامه (٢٤) ·

وكالمعتاد ، كان اضطراب البدو مؤشرا صحيحا على عدم الاستقرار السياسى وكان البدو ، فى ذلك الوقت ، فى حالة من الاثارة الدائمة ، فهرب بيبرس بن بقار الى سيناء لأنه خشى من أن يوجه اليه اللوم على حدوث الاضطرابات وصار أحمد بن بقار هو المتحدت باسم عرب الشرقية ، فقاد ابن موسى ، مرة أخرى ، قوة الى الاقليم ( الولاية ) لقمع البدو لكى يحاول أن يضع حدا للقتال الدائر بين القبائل نفسها .

وفى الغرب ، غزا عرب من الجبل الأخضر ، اقليم ( ولاية ) البحيرة ونهبوا أهل البلاد (٢٥) \*

وسوف نتذكر أنه بعد وفاة خاير بك ثار جانم السيفى واينال ، وهما اثنان من أمراء الماليك ، وانضم اليهما الكثير من الشركس والعرب، ووصل متمردو البدو الى بركة الحبش ، على بعد حوالى خمسة أميال جنوب القاهرة ، وكان بعضهم قد عسمكر بالفعل فى الجيزة • فهرب الكثيرون من الفلاحين الى المدينة حيث اشتد الذعر بالأهالى ، الذين بدأوا فى اخفاء ممتلكاتهم ، واغلاق محالهم حتى هددهم الباشا بالشنق ما لم يتوقفوا عن ذلك (٢٦) •

وأعطى بركات بن موسى لقب سنجق بك Sanjaq beyi وهو لقب عسكرى ؛ لكى يقوى وضع الحكومة • فذهب الى الشرقية حيث عبأ عرب بنى حرام وقبائل بنى وائل الذين أحضرهم الى أطراف المدينة • فلم يؤد

هذا الا لزيادة خوف الناس (٢٧) • ويسجل الدياربكرى دهشة القاهريين من منظر جيش من البدو • فكان الناس يعلقون ساخرين : « كنا نظن أن العثمانيين أعقل من أن يشكلوا جيشا من البدو » • اذ لا يقاتل العرب قتالا جيدا الا من أجل معاشهم وشرف أسرهم • والا فانهم يقفون ويتفرجون حتى يروا من هو الفائز ، ثم ينهبون ممتلكات الخاسر (٢٨) •

وكان قائد فرق الموالين هو جانم الحمزاوى ، وهو أحد وجوه تلك الفترة نفوذا وتنوعا • ورغم أنه ينحدر عن أصل مملوكى ، الا أنه امتزج كلية فى المجتمع والثقافة العثمانيين ، غير أن الدياربكرى يشير اليه باعتباره مندوب الباشا ( كتخدا ) • كما قام بالكثير من الرحلات الى اسطيبول • وكذلك عمل كأمير للحج ، وكان يعد خبيرا فى شيئون البدو • فكان مشيايخ البدو يتجهون اليه مرارا ليعرضوا عليه مسيكلاتهم (٢٩) •

وحين أدرك جانم مدى عدم استعداد فرقه للمعركة ، توقف عن القتال •

أما ابن موسى فكان في حالة أكثر سوءا بكثير ٠ اذ اتفق مع العرب أن يعطيهم أربعة رؤوس من الغنم يوميا ، و ٢٠٠٠٠٠ رغيف من الخبز ، وعلفا لخيلهم ٠ غير أن مؤنه نفدت بعد بضعة أيام ، وظل محافظا على وعده فقط مع الشخصيات البارزة من البدو ٠ وبناء على ذلك ، هدد الآخرون بقتله (٣٠) ٠

وكان اينال ، الذى كان يؤيده العديد من البدو ، متجها فى طريقه لمساعدة جانم · وفى الجيزة ، سرق حماد شيخ عرب عزالة متعلقاته · وذهب جميع مشايخ العرب البارزين : أحمد بن بقار وعشرة من أبنائه ، وحسام الدين بن بغداد من المنوفية ، واسماعيل بن الجوائل ل كلهم ذهبوا الى الحاكم للتعبير عن ولائهم له · ومنحوا جميعا الخلع · وقد لوحظ غياب على بن عمر ، رئيس الهوارة ، وحاكم الصعيد (٣١) · وحاول ابن موسى ان يتفاوض مم المتمردين ، بل ألمح أنه يتفاوض سرا مع

المماليك · ومع ذلك تم قتله ، بأمر من جانم السيفى · وكان هناك اعتقاد بأن أحمد بن بقار يحمل ضغينة نحوه ، وحرض على قتله فى ٢٧ رجب ، ٩٢٩ هـ /١٥ يونيو ١٥٢٣ (٣٢) ·

ولم تعد هناك امكانية لتأخير الهجوم على المتمردين · فكما جرت العادة في مصر العثمانية ، حسمت المدافع نتيجة المعركة ، لأن البدو اختفوا بمجرد اطلاق المدافع ، وهو ما كانوا يخافون منه ، تاركين المؤيدين من المماليك المتمردين وحدهم في الميدان ·

وبعد أن سحق التمرد ، أسرع البدو في مطاردة المماليك الفارين وقطعوا رأس ٥٠٠ منهم وسلموها للعثمانيين • فقام العثمانيون بعرضها على أبواب القاهرة (٣٣) •

وفى الخامس عشر من شعبان ٩٢٩ هـ / التاسع والعشرين من يونيو ١٥٢٣ ، وصل موظف رفيع الرتبة من اسطنبول بفرمانات بتنصيب أحمد بن بقار وعلى بن عمر • ومن الواضح أن السلطان لم يكن قد علم بعد عن ميول الأخير التمردية •

توقف المسئول الكبير عند منية الغمر ، حيث استضافه أحمد بن بقار وأكرمه ببذخ · وبعد ذلك بوقت قصير ، أحضر الشيخ ضرائب الشرقية بالكامل للباشا · ويقول الدياربكرى انه رغم أن الشيخ تسبب فى الكثير من المتاعب كما كان مسئولا عن موت ابن موسى ، لم يكن الباشا ليستطيع أن يتسبب له فى أى أذى بسبب الفرمانات والتكريم الذى قد تلقاه توا (٣٤) · واستمرت اضطرابات البدو فى مديريتى الشرقية والغربية · ومرة أخرى طلب شيخ عرب البحيرة العون لمواجهة الغزاة من الغرب · وفى الشرقية ، تلقى البدو صفعة عنيفة على يد الكاشف اذ هاجمهم بللدافع وقتل ما يزيد على ٤٠٠ منهم · وكان بدو عزالة يتحركون بعيدا عن جوار العاصمة نحو الصعيد ، تتبعهم قوة تتألف من ١٠٠ من الرجال ، عن جوار العاصمة نحو الصعيد ، تتبعهم قوة تتألف من ١٠٠ من الرجال ،

لقد دأب المؤرخون غالبا على غض النظر تماما عن الدور المهم الذي لعرب البدو في تمرد أحمد باشا « الخائن ، ، فمنذ البداية ، تعاون أحمد

و. عديد من مشايخ العرب ، وعلى الأخص على بن عمر ، معا ، اذ كان على البدو أن يبينوا ما اذا كانوا قد أخذوا جانب أحمد الباشا ذي اليد العليا أم لا \* فذهب على بن عمر الى العاصمة ليعلن عن تأييده لأحمد باشا ، وبلا شك ، لمناقشة حركتهم التالية معه • وكذلك فعل نجم شيخ عايض ، لأنه كان قد فقد حظوة النظام السابق • فأطلق أحمد الباشا عبد الدايم ابن بقار من السبجن ، وأعاد تعيينه في مديرية الشرقية ، ووعده بالمزيد من الترقى • كما عين أحمد بن بقار شبيخ عرب (٣٦) • ومن ناحية أخرى ، فر ابن أخي الجويلي مع عائلته نحو الغرب (٣٧) . وكان هذا الرجل شيخ البحيرة ويظهر ولاءه للعثمانيين • ولما غضب أحمد باشا لفراره ، ألقى باللوم على مستشاريه لشئون البدو · لقد كانت واحدة من أولى خطوات أحمد باشا هي أن يحاول التخلص من الانكشارية • وقبل أن يعلن عصيانه ، أرسل بسبعين منهم الى اسطنبول • وحين وصل الانكشارية الى الميناء البحرى ، ميناء رشيد علموا بأم التمرد ، وقرروا العودة لمساندة رفاقهم في القلعة ، التي كانت محاصرة • وحاول الانكشارية أن يعودوا دون أن يلحظهم أحد ، ولكن عندما مروا بقليوب ، رآهم ابن أبي الشوارب ، شيخ عرب القليوبية ونصب لهم كمينا وسلمهم الى أحمد باشا · فأمر بقطع رؤوسهم (٣٨) •

بعد الانقلاب المضاد الذي قامت به جماعة من الأمراء الموالين بقيادة جانم الحمزاوى ، ومحمد بك ، هرب آحمد باشا الى الشرقية ، وهناك أكرم أحمد بن بقار وفادته ووعد بمساندته · وحين اتصل محمد بك بالشميخ البدوى وحذره من أن يأوى متمردا ، أجاب ابن بقار اجابة دبلوماسية بأن كرم الضيافة البدوية لا يسمح له بأن يقتل ضيفه أو يقوم بتسليمه الى ملاحقيه · فاذا أراد محمد بك أن يأسر محمد باشا ، فعليه أن يأتي له ، كما قال · وهكذا أمن ابن بقار نفسه ضد جميع الأحداث المحتملة ، على الأقل في الوقت الحاضر (٣٩) · فأرسل محمد بك جانم الحمزاوى على رأس قوة ، غير أن جانم تردد ، بسبب التوترات بين العثمانيين والمماليك ومؤيدى أحمد باشا الكثيرين · فعين محمد بك قاضيا ليحل محله في القلعة وقاد الجيش بنفسه · ومرة أخرى ، تلاشي البدو حين انطلقت المدافع · فتم أسر أحمد باشا ، وقطع رأسه في السادس من

مارس عام ١٥٢٤ ، بعد الاقامة بين العرب في الشرقية لمدة ثلاثة عشر يوما (٤٠) •

لقد تم تجاهل استمرار القبائل العربية في تحدى الدولة العثمانية بعد تمرد أحمد باشا تجاهلا تاما • ومن الناحية السياسية ، لم تبد تهديداتهم بنفس خطورة افعال أحمد باشا ، أما من الناحية العسكرية ، فان البدو تقريبا أنهكوا القوات العثمانية في مصر (٤١) •

ويصف الدياربكرى البدو بأنهم كانوا في حالة من النشوة المفرطة و اذ تجمع عرب الفيوم والصحيد وأقسموا على أن يظلوا متحدين حتى يستولوا على القاهرة أولا ثم بقية البلاد ، ذلك أنهم اعتقدوا أنه من اليسير هزيمة الفرق العثمانية القليلة التي مازالت في القاهرة • وحين وصلت الطليعة البدوية الى الجيزة سار جانم الحمزاوى الذي لا يكل ، لملاقاتهم • ومرة أخرى ، لم ينسق الشريخ حماد ، شيخ عزالة الحاذق ، وراء المتحمسين • فاتصل بكاشف الجيزة ، ووعده بأن يحل الائتلاف البدوى دون اراقة دماء (٤٢) •

واثناء ذلك طلبت الوحدات التى أرسلت الى الصعيد تدعيما ، فالحق قاسم باشها بالجيش جنودا من طراز أدنى - كأبناء المماليك ، والأتراك أو الأناضوليين Ervam ، لقد فعل ذلك حين وجد نفسه فى مسيس الحاجة الى جنود ، فأرسل الباشا قوارب فى أعلى النيل تحمل البنادق والمدافع ، للتخفيف عن الوحدات المحاصرة ،

وفى مكان آخر كان البدو يقطعون الاتصالات في سيناء · وفى رجب من عام ٩٣٠ هـ/ يونيو ١٥٢٤ م ، تم ارسال قوات حكومية الى ستة مواقع مختلفة للتعامل مع الانقلاب البدوى · اذ ان القوات العثمانية نشرت نفسها على شكل فرق صغيرة (٤٣) · ذلك أنه ما دامت غالبية الجنود كانوا يقاتلون البدو في المديريات ، فلقد تبقى عدد غير كاف ليقوم بعمل الشرطة في العاصمة حيث نشط اللصوص وقطاع الطرق (٤٤) ·

ويشعر الدياربكرى بالاحتقار نحو أحد السناجق البكوات كان تد تم ارساله الى الشرقية • ذلك أنه بعد أن فقد الكثير من رجاله ، طلب

المساعدة ، مدعيا أنه لم يكن ، يعرف كيف يقاتل البدو • وعاد أخبرا ، مهيض الجناح الى القاهرة (٤٥) ، حيث كان الناس يقولون أن العثمانية تنقصهم قوة بشرية كافية تمكنهم من التمسك بمصر وأنهم على شك التخلي عن الولاية • فقام قاسم باشا باستعراض قوة جبارة في شوارع العاصمة كي يبدد هذه الشائعة ٠ وفي شعبان ٩٣٠ هـ / يوليو ١٥٢٤ م ، أتت تقارير بأن الجيش يصد العرب ( البدو ) في الصسعيد (٤٧) . وفي ذي القعدة ٩٣٠ هـ / سبتمبر ١٥٢٤ م ، وصل مدد من الانكشارية وحراس الحصون ( هيسار ارلبري ) hesar erleri من اسطنبول ، كما وصل ثلاثة سناجق بكوات مع فرقهم من الأناضول • وتقرر أن يحل محل الكشاف في المديريات سناجق بكوات عثمانيون ؛ كي يكبحوا البدو بمزيد من الفعالية (٤٩) • وصار واضحا أن تطلعات العرب ( البدو ) للسميطرة على البلاد وطرد العشمانيين خارجها ما هي الا أضغاث أحلام ٠ فبالرغم من تفوق البدو العددى على العثمانيين ، الا أنهم لم تكن أمامهم أية فرصية في مواجهة الأسهلجة الأكثر تطورا والانضباط الأفضل، وموارد الدولة الكبيرة • ولم يقم أحد بتقييم هذا الموقف أفضل مما فعل مصطفى على ، المؤرخ والشــاعر والكاتب العثمـاني ، الذي ترك لنا وصفا حيا للقاهرة غير أن كلماته التهي كتبت عام ١٥٩٩ م ، تنطبق على الأحرال السائدة في عام ١٥٢٤ م (\*) : بالنظر الى قوات سلطان الروم ( السلطان العثماني ) الجبارة ووجود عدة آلاف من البدو غير الموالين في القاهرة وحدها ، فمن أغرب الأشياء أن يحدث عدد ضئيل من الجنود العثمانيين أثرا كبرا عظيما حقا ٠ ذلك أن مجموع الجنود العثمانيين الذين يتلقون رواتب في مصر لم يزد على عشرة آلاف جندي، ومع أن العرب البدو البغضاء حول البلاد أكثر من عدة آلاف الا أن الله العلى قد أحال وحدتهم الى تفكك فقمعهم العثمانيون • فصارت القبائل المختلفة أعداء لبعضها بعضاً ، بل وأتت بعض القبائل لتعلن خضوعها لحاكم مصر ، وبهذا التراجع يهزءون أعداءهم ويقتلون الكثيرين منهم • وما لم يكن الحال هكذا ولولا أن تحول اتحادهم الى فرقة ، وانفصم اتفاقهم ، لم يكن من الممكن حكم البر المصرى بأقل من مائة ألف جندي • وهذا فضل آخر لله القدير على السلطان العثماني (٥٠) .

<sup>(\*)</sup> أي أن النص التالي في قترة زمنية لاحقة •

وفي ذي الحجة ٩٣٧ هـ / سبتمبر ١٥٢٤ ، كان التقييم في اسطنبرا أن الموقف في مصر أصبح تحت السيطرة بصفة عامة • فتم استدعاء الانكشارية والسيناجق البكوات من المديريات ، وأمروا بالعودة الى المقاطعات التركية من الدولة العثمانية • الصعيد فقط لم يكن قد ساده الهدو بالكامل (٥١) • وفي التاسع من جمادى الآخرة ٩٣١ه / الثاني من أبريل ، ١٥٢٥م ، وصل الى مصر ابراهيم باشا الصدر الأعظم واستعاد السلطة والمكانة العثمانية بالكامل • وكذلك حضر كبار البدو الى القاهرة ليقسموا يمين الولاء والطاعة له • فقبض ابراهيم مباشرة على ثلاثة من أبرز مشايخ العرب : على بن عمر شيخ الصعيد ، واحمد بن بقار شيخ الشرقية ، وحسام الدين بن بغداد شيخ اقليم ( ولاية ) (\*) المنوفية •

وبعد ذلك ببضعة أيام ، شنق على بن عمر عند باب زويلة لاشتراكه مع أحمد باشا · كما كان على بن عمر يحمل بين جنبيه طموح أن يصبح حاكما مستقلا · ولقى أحمد بن بقار نفس المصير · مع أنه كما ذكرنا من قبل ، كان بصفة عامة مواليا للعثمانيين ، الا أنه اقترف الخطأ القاتل بايوائه للمتمرد ، وأن كان ذلك على استحياء · أما أبن بغداد ، فقد أطلق سراحه ؛ لأن أبراهيم بأشا كان مقتنعا بأنه لم يكن يتورط في القيام بأية أنشطة معادية للعثمانيين (٥٢) ·

ويكرس « قانونى نامه مصر » الذى وضعه ابراهيم باشا عدة فقرات المشايخ العرب ، فكانت السياسة العثمانية نحوهم مطابقة لسياستهم نحو المماليك ، وبالرغم من تمرد العرب ، الا أن العثمانيين يفهمون أنهم لا غنى عنهم لحكم الريف ، فأدمجوهم فى البناء الادارى طبقا للمبادى التى كانت سارية تحت حكم قايد باى السلطان المملوكى العظيم ، فيعطى شيخ العرب نفس الوظائف والسلطة التى كانت للكاشف ، فالقانون ينص على أن هؤلاء المسايخ مثل الكشاف ( الحكام الاقليميين ) (٥٣) ، لقد ذكرت الوثيقة عدة مشايخ عرب مشهورين لا يعزلون حتى بأمر بكوات مصر ، واذا حدث أن فعلوا فعلا خاطئا ، فيجب رفع الأمر الى اسطنبول ، ويسمح للباشا بان يزيح أو يؤدب غيرهم من المسايخ العرب ، غير أنه ويسمح للباشا بان يزيح أو يؤدب غيرهم من المسايخ العرب ، غير أنه يحظر عليه أن يتصرف بناء على الهوى أو الدوافع غير المبررة (٥٤) ،

<sup>(★)</sup> استخدام عثمانی لاقالیم مصر \_ ( المرجع ) •

كما يمنع قانوني نامه مصر بصفة خاصة ، البدو من أن يحتفظوا أو يؤووا عبيدا عسكريين (أى جنودا عثمانيين أو مماليك ) (٥٥) .

## وجهة النظر الرسمية عن مشايخ العربان في النصف الثاني من القرن السادس عشر

المصادر الرئيسية عن مسايخ العربان في القرن السادس عشر توجد في الفرمانات الامبراطورية المحفوظة في مجموعة دفاتر الأمور المهمة « مهمى دفترى muhimme Defteri » في محفوظات مكتب رئيس الوزراء ، ( الصدر الأعظم ) في اسطنبول • وتضيف المصادر العربية والتركية بعض التفاصيل •

ومن المفهوم أن المحفوظات تقدم عن المشايخ العرب ، الذين شغلوا مناصب ادارية مهمة ، أكثر بكثير مما تقدم عن القبائل العربية ·

ومع ذلك ، يجب أن نتذكر أن المشايخ كانوا يدينون بمناصبهم كسادة للكثير من ريف مصر - الأسلحة رجال قبائلهم •

وتشير الوثائق الى العرب أى البدو ، بعبارات عامة ، وهم يذكرون دائما تقريبا كمثيرى شغب ، ومتمردين ، وباعتبارهم مصحدا دائما للازعاج بالنسبة للقرويين والدولة • ومن حين لآخر ، يتجاسرون على الأحياء التي توجد في تخوم المدينة مثل القاهرة القديمة وبولاق (٥٦) • كما أنهم أحيانا ما يتسببون في خسائر حقيقية في الزراعة • فمثلا ، في السابع والعشرين من رمضان عام ٩٢٨ه / العشرين من أغسطس ١٩٢٢م، هدم العرب جسرا ؛ مما أدى الى هبوط منسوب ميساه النيسل الى ما يقرب من عشرين سنتيمترا تحت منسوبه المعتاد في هذا الوقت من السنة ، ونتيجة لذلك ارتفعت فورا أسعار الحبوب (٥٧) • فكان البدو يعتبرون أخطر تهديد لأمن مصر الداخلي • وكان ضباط الجيش يكافأون بالترقية أو بالانتقال حالا ؛ للقتال ضد البدو وقطع رؤوس أكبر عدد ممكن منهم • غير أن القبائل كان في امكانها أيضا أن توجه قواها العسكرية ضد القبائل المعادية والمناوئة للحكومة ، كما بينا سابقا •

ولعب شيوخ البدو ورجال قبائلهم دورا شديد الأهمية في قمع تمرد السيباهية الذي وقع عام ١٦٠٩ م بقيادة محمد باشا · غير انه حتى في هذه الحالة ، كانت هناك رغبة شديدة للتمييز بين العرب والقوات العثمانية النظامية (٥٨) · ويجب التأكيد على حقيقة أن الكثير من العرب ، أو ربما معظمهم ، لم يكونوا من البدو الرحل ، وانما بالأحرى أنصاف رحل ، أو فلاحون موسميون · فعلى سبيل المثال ، جاء الكثيرون من عرب الجبل الأخضر الى اقليم البحيرة سنويا لزراعة الأرض هناك : وكان عليهم أن يدفعوا ضرائب منتظمة (خراج) مقابل قطعانهم (٥٩) ·

## وظائف مسسسايخ العرب

كانت مناصب مشايخ العرب تعنى حرفيا أو بشكل أدق رئيس العرب وكان هذا ارثا من أيام سلطنة الماليك • ثم صار حيويا للادارة المالية لمصر العثمانية • وبالرغم من انتفاضة العرب وما سببوه من فوضى ، الا أن « قانونى نامه مصر » الذى وضعه ابراهيم باشا أعاد التأكيد على دور المشايخ فى ادارة الريف (٦٠) • أولا وقبل كل شىء ، كان شيخ العرب ملتزما بجمع الضرائب نقدا، ( وأيضا على هيئة حبوب فى الصعيد ) من الاقليم ( الولاية ) الواقع تحت سيطرته (٦١) • كما كان مسئولا بمن الأمن العام والزراعة والأشغال العامة ، وعلى الأخص ، نظام الرى المهم والحساس ، اذ كان عليه أن يحرص على أن تكون القنوات والسدود فى حالة جيدة (٦٢) •

فى الصعيد ، كان المسايخ يشرفون على اقراض التقاوى من مخازن الغلال الحكومية للفلاحين (٦٣) • وكانوا يبلغون عن التغيرات المناخية غير المعتادة ، مثل العواصف الباردة وأثرها على المحصول (٦٤) • وكان يساعد المشايخ فى ادارة أقاليمهم كتبة ومحاسبون وجباة ضرائب بعضهم من الذميين أى أهل الكتاب ؛ ولعلهم كانوا من الأقباط ، فكان المشايخ مسئولين عن حفظ الدفاتر التى تخضصع للتفتيش من جسانب السلطات العثمانية المحلية والمركزية • وفى الأمور المتعلقة بامتلاك الأراضي أو المنسازعات حولها ، كان على الشيخ أن يطبع قرارات الطبراق قاديس toprq qadisi وهو قاض متخصص فى شئون الأرض (٦٥) •

وتشير الفرمانات السلطانية الى مشايخ العرب كحكام أقاليم ولم تشر اليهم أبدا كزعماء لقبائلهم • بل ان احدى الوثائق تستخدم اصطلاح (أقاليم مشايهي) أى مشايخ الإقاليم ، وهو ما يعبر بدقة أكثر عن وظيفة المشايخ كما تراها الحكومات (٦٦) •

وفى حالة غير معتادة ، الى حد ما ، أسند منصب شيخ اقليم البحيرة لضابط عثمانى من كتيبة المتفرقة · ولقد دفع هذا الضابط مبلغ ١٠٠٠٠٠ التونات ( عملة ذهبية ) ثمنا لهذا المنصب (٦٧) ·

ان المصادر العربية التى تحدثت عن هذه الفترة اكثر علما عن مجتمع البدو كما تعطى اسماء الفبائل العربية (٢٨) • وعلى أية حال ، فمن الواضح ، أن الساطات فى اسطنبول ليست على دراية أو الفة بالقبائل العربية فى مصر ، كما يحتمل أنها لم تكن مهتمة بأسمائها أو أصولها • ذلك أن الأقاليم ( الولايات ) الوحيدة التى تذكر الفرمانات مشايخها هى الصعيد والمنوفية والبحيرة والجيزة وتذكر الأخيرة ( الجيزة ) مرات أقل من غيرها • أما المناصب الباقية ( المخصصة للبدو ) فتحوزها العشائر الكبيرة : كبنى بغداد فى المنوفية ، وبنى خبير فى الجيزة ، وعائلة عيسى بن عمر فى البحيرة • ولقد ظل الصعيد تحت سيطرة بنى عمر لوقت طومل جدا ، حتى انه أصبح مرتبطا به حتى فى الاستخدام الرسمى • ذلك أن أحد المراسيم يسمى الصحيد عمر أغاو ولايتى ، أى اقليم ( ولاية ) بنى عمر ( ٢٩) •

كما رأينا ، سابقا ، لقد كانت قبيلة ( بنو بقار ) زعيمة عائلات الشرقية فكان منصب مشايخ العرب قصرا عليهم • غير أنه لم يرد ذكر لبنى بقار أو أى مشايخ عرب آخرين في الشرقية في ( المهمى دفترى ) ، وهي وثائق ترجع الى النصف الثاني من القرن السادس عشر • ولا يعني صمت هذا المصدر ( الوثائق آنفة الذكر ) عدم وجود مشايخ عرب قد أوفوا بوظائفهم المالية في الشرقية ( قاموا بمهام وظائفهم خير قيام ) ، بما أن المراسسيم الموجدودة في ( المهمى ) ( دفاتر الأمدور المهمة ) هي مجرد ردود فعل لا تتسم بالاستمرار تعبر عنها الحكومة المركزية بخصوص شئون الولاية • ومن المهكن أيضا أن اقليم ( ولاية ) الشرقية

کانت تعد مستعصیة علی الحکم بدرجة أکثر مما ینبغی ، کما أنها کانت مشرذمة بحیث لا یمکن ائتمان مشایخ العرب علیها کملتزمین ، وثمة سبب آخر یشرح غیاب الاشارات الی بنی بقار وغیرهم من المشایخ العرب فی الشرقیة هو أن داود باشا ( من ۱۹۲۸ الی ۱۹۶۹ م ) قام بقمع البدو ، بقتل ما یقرب من ۲۰۰۰ منهم وطرد بنی البقار وبنی حرام وبنی قرتبای Qartbay خارج الشرقیة (۷۰) ،

## مشايخ العرب والكشاف في الفرمانات العثمانية

ان مناصب مشایخ العرب والکشاف مترادفة نسبیا ، حیث تنطبق الأوامر والأحكام نفسها علی كلیهما • كما أن منصب الكاشف موروث منذ أیام سلطنة المالیك ، ولم یوجه فی النظام العثمانی سوی فی مصر •

وكان على الكشيفة ، شيأنهم شان مشيايخ العرب ، ان يقوموا بالاشراف على الزراعة ، والأشغال العامة ، والأمن العام ، وكان كلاهما يلعب دورا في تحصييل الضرائب • والشيء الذي كان يميزهما عن بعضهما هو أن الكشفة كانوا ضباطا بالجيش ، أي أمراء ، بينما لم يكن المشايخ أعضاء في الطبقة العسكرية (عسكر) (٧١) •

وخير مثال على التطابق بين المنصبين ، أن أحد المراسيم يعظر على أى شخص يعمل باسم أرفع المسئولين فى مصر ، بمن فى ذلك الباشا نفسه ، من أخذ الأموال بالقوة (همايات) himayat من الفلاحين مقابل حمايتهم من رجال الكشفة ومشايخ العرب ، ويشكو المرسوم من أن هذا التصرف يشسجع القرويين على عدم دفع ضرائبهم للكشفة ومشايخ العرب (٧٢) .

ومما قوى من الانطباع بأن المنصبين متطابقان فى الكثير من النواحى تلك الحقيقة الملفتة ، وهى أنه لا يذكر أى كاشف فى الأقاليم ( الولايات ) الواقعة تحت سيطرة مشايخ العرب ، والعكس بالعكس الاحين توجد سبجلات عن وقوع تصادمات بين أحد مشايخ العرب وأحد الكشفة داخل نفس الاقليم ( الولاية ) ،

ان المراسيم التالية توضح هذه النقطة: لقد ادعى سليمان شيخ عرب اقليم المنوفية أن خمسين قرية من الغربية قد تم ضمها الى ملتزمية المنوفية وقال ان هذه القرى تقع تحت سيطرته غير أن كاشف الغربية رفض الاعتراف بهذا الادعاء وحتى يقوى الكاشف معارضته لعملية الضم ، أرسل هو وكبار المسئولين بمن فيهم الباشا ، ٦٠ أو ٧٠ من الفرسان للاغارة على القرى موضع النزاع وبعد أن أعلن المغيرون أن لهم حقوقا في هذه القرى ، حملوا معهم طعام الفلاحين وحيواناتهم (٧٧) واتهم شيخ العرب هو نفسه الكاشف بارغام الفلاحين على دفع المال ، معلنا أنه بينما كان الكشفة في السابق يستخدمون ثيران الفلاحين في أداء الأشغال العامة للحفر القنوات في أن يرحل الفلاحون عن قراهم ، أداء الأشغال العامة للعوائد البغين في أن يرحل الفلاحون عن قراهم ، ما أدى الى انخفاض كبير في العوائد الريفية حسب ما قال الشيخ (٤٤) لم تجادل السلطات في اسطنبول في حق شيخ العرب في أن يوجه اتهاما ضد الكاشف ، وتعاملوا مع الشكوى باعتبارها صراعا بين حكام من نفس ضد الكاشف ، وتعاملوا مع الشكوى باعتبارها صراعا بين حكام من نفس الرتبة في مناطق متجاورة و

بالاضافة الى ذلك ، كان الاسم الصحيح الرسمى للشيخ هو منصب (شيخول أرابلك) Shyhiil Arablik كما استخدمت الفرمانات ألفاظ الملتزم وحاكم وأمير ، وبك ، بل وكاشف · ولقد أسبغت على بعض مشايخ العرب ألقابا عسكرية شرفية ورتبا ، وهى حقيقة منعكسة فى الوثائق ، حيث يكرمون بصيغ التبريك لأجل الرجال ذوى المكانة الخاصة ، مثل ، (زيد قدره) أو (دام مجده) (٧٥) ·

# مساواة مشايخ العرب بغيرهم من أصحاب المناصب

كان شسيخ العرب يتسسلم قرارا عثمانيسا ( بيراتي همايون hil-et ( خلعة ) ولباس الشرف ( خلعة ) berat-i-Himayon وعادة ما يتاقى هذا التعيين من الباشا بعد أن يكون السلطان قد أقره • وعلى أية حال ، كان المشايخ يذهبون مباشرة الى قصور السلاطين في اسطنبول ، ويحصلون على براءاتهم ( قرارات التعيين ولبساس الشرف ) • وفي ربيع الآخر

۹۸۱ هـ / أغسطس ۱۵۷۰ م على سبيل المثال ، ذهب سليمان من اقليم ( ولاية ) المنوفية وعمران من الصعيد الى اسطنبول وأقنعا مستشارى السلطان بأن يعزلوا شيخى هذين الاقليمين وأن يسبغوا المنصبين عليهما وتقول الفرمانات الامبراطورية ان سليمان اخبر السلطان أن منصور وعلم حاكمان ظالمان فاسدان ، وأنهما ضاعفا من الضرائب ولكن بدلا من تحويل المال الى الخزانة ، اختلسا هما والكتبة مبلغ خمسين كيسا ( والكيس يعادل ۲۰۰۰ ۲۰۰ بارة أو ۲۰۰۰ و أقشا للعرب ، فلسوف يسترد هذه ووعد سليمان بأنه اذا ما تم نعيينه شيخا للعرب ، فلسوف يسترد هذه الأكياس الخمسين ، ولكنه اذا ما أخفق ، فلسوف يدفع المال هو نفسه ، كما زعم أنه مادام أجداده كانوا مشايخ عرب الاقليم ، فان لديه الحق الأقوى في المطالبة بالمنصب ، فقبل السلطان عرض سليمان (۷۲) ،

ومع البراءات السلطانية كان مشايخ العرب الذين يعينون حديثا يحصلون على فرمانات بتدبير أمور ادارية متنوعة في مناطقهم ، على ما يبدو من خلف ظهر الباشوات اذ كانوا يخطرون بهذه التعيينات ، والترتيبات عن طريق فرمانات سلطانية (۷۷) .

وليس مما يثير الدهشة أن السلطان ومستشاريه لم تكن لهم دراية بالحدود الدقيقة للمناطق التي كانوا يسندونها الى مشايخ العرب • فنتج عن هذا صراعات ومعارك دموية بين المشايخ المتناحرين • اذ أحضر حلس (\*) محمد شيخ اقليم البحيرة ، اتهاما رسميا ضد شيخ آخر يدعى حماد ابن خبير ، الذى أصبح ملتزما على منطقة الجبل الأخضر ( في برقة خارج مصر ) وأرض عربان شعبة وهو اسم يشير الى أن البدو كانوا يسكنونها • واشتملت براءة حماد على مادة بعدم تعدى مصالح أى شخص آخر على هذه الأرض • وعرف فيما بعد أن بدو الجبل الأخضر كانوا يحضرون سنويا الى البحيرة كى يحرثوا الأرض ، هناك ، ويدفعوا ضرائب ثمنا لهذا الامتياز • وبالمثل كانت تنتمى منطقة عربان شعبة لملتزمية البحيرة • لقد نتج عن هذا الوضع الملتبس نزاع مسلح قتل فيه أكثر من ٢٠٠ شخص • وهناك تلميح بأن حمادا هو الذى اثار هذا الصدام ( الذى نقل بعد ذلك وهناك تلميح بأن حمادا هو الذى اثار هذا الصدام ( الذى نقل بعد ذلك الى منطقة الجيزة ) ويخلص الغرمان بأن تعيين حماد باطل ولاغ بما

<sup>(★)</sup> حلم ، يفتح الماء واللام اسم متداول حتى الآن في مصر لكنه نادر / بفتح الماء واللام \_ (الراجع ) •

أنه يشمل شرط أن تكون براءته صالحة فقط اذا كانت الأقاليم ليست جزءا من التزام قائم ( موجود ) (٧٨) ·

وفي بعض الحالات ، كانت اسطنبول تدع تعيين مشايخ العرب خصيصا للباشا ، الذي كان من سلطته أن يرشح واحدا أو اثنين أو أكثر من المرشـــحين للمنصب (٧٩) · وكان الســلطان يتبع نصــاثح ممثليه في جميع القرارات غير المهمة المتعلقة بادارات مقاطعة قصية مثل مصر · وانتهز الباشـوات فرصـة هذا الوضع ، وكانوا يعينون من يشاءون و فذكرهم فرمان حاد اللهجة في عام ٩٨٢ هـ/١٥٧٤ م بأنهم يجب أن يحصلوا على موافقة السلطان على كل تعين (٨٠) ·

#### مشايخ العرب كقادة للجيش

من أبرز ملامح التاريخ الاجتماعي لمصر العثمانية ، صعود العناصر المحلية وضيق الفجوة التي تفصل بين الحكام والمحكومين التي وجدت في زمان المماليك • وربما كان العرب هم خير مثال على هذا الاتجاء (٨١) • ففي مصر العثمانية ، كان مشايخ العرب يعينون قادة ومشرفين على الأمراء العثمانيين والمماليك • ومع أن هذا لم يكن كثير الحدوث ، الا أن مجرد حدوثه ، يشهد على حيوية البدو كما يشهد على القهدر الأكبر من المرونة لدى المؤسسة العسكرية (أو كما قد يفضل البعض أن يعتبروه ضعفا في الانضباط ) ، وثمة بضعة أمثلة توضح هذه النقطة \_ اذ أعطى حماد بن خبير الذي سبق ذكره رتبة سنجق بك ـ واسمه مذكور بجانب الأمراء العثمانيين \_ وهو يقاتل المتمردين في اليمن (٨٢) . كما أشار عمران ، أحد مشايخ العرب في الصعيد ، إلى السلطات في اسطنبول بأن من سبقوه لديهم من ٥٠ الى ٦٠ من الانكشارية من القاهرة تحت امرتهم لمساعدة الحاكم العربي في الصعيد على جمع الضرائب ولديهم اربعة مدافع من نوع الزربزين zarbzen ، غير أن الباشا الذي مر بالصعيد في طريقه لتولى الحكم على الحبش (\*) أخذ الانكشارية والمدافع • وطلب عمران الى السلطان بأن بضع مشايخ محلهم ، ولبي الطلب من حيث المسدأ (۸۳) ٠

<sup>-</sup> ایالة المبش ، تكاد تكون ارتریا المالیة ولیس المصود اثیوبیا - (\*\) ایالة المبش ، تكاد تكون ارتریا المالیة ولیس المراجع ).

لقد كان أعلى منصب وصل اليه العرب البدو في القرن السادس عشر هو منصب حكام اقليم البحيرة • وعلى الأقل ، نصب ما لا يقل عن شيخين كأمراء للحج ، وهو أحد أكبر المناصب امتيازا وأكثرها ربحا في مصر (٨٤) • أما أثناء السلطنة المملوكية ، فلم يكن يطمح لهذا المنصب سوى أعلى الأمراء رتبة (أمير مائة ، مقدم ألف) ومن المؤكد أنه لم يكن من الممكن لأى من مشايخ عرب أن يصلوا الى هذا المنصب •

لقد كان عيسى بن اسماعيل ابن أهير شيخ عرب العونة في البحيرة ، أميرا للحج في ١٩٦٧هم /١٥٥٥م ، ومن ٩٧٠ هـ /١٥٦٢ – ٦٣ م الى ٩٧٢ هـ / ١٥٦١ – ٦٥ م • وكان ابنه عمر ، الذي خلفه أميرا للحج في عام ٩٩٩ هـ و ١٠٠٠ هـ / ١٥٩١ – ٩٢ م ومرة أخرى في ١٠٠٠ هـ / ١٩٩٣ م و ١٠٩٣ م و ١٠٩٨ م و ١٠٩٥ م ، (٨٥) • وفي ١٥٩٣ م و ١٥٩١ م ، (٨٥) • وفي ١٥٩٣ م / ١٥٩٥ م ، (٨٥) • وفي ١٥٩٣ هـ / ١٥٩٥ م ، نصب عمر بن عيسى قائدا للكتيبة المصرية في الجيش العثماني المقاتل في فارس • ومن الأمور التي لهما مغزى أن الفرمانات تشير اليه كحاكم للبحيرة ، وليس كشيخ عرب الاقليم (الولاية) • النومانات ذات العلاقة بتلك الحملة تحرص على النص على أنه سيقود رجال القبائل العرب ( البدو ) ممن هم تحت حكمه ، مشايخ البدو ، وكشفة وبكوات شركس وجنود ممن يتقاضون رواتب في مصر ، ومع وكشفة وبكوات شركس وجنود ممن يتقاضون رواتب في مصر ، ومع نجنيد قوات عربية ( من البدو ) ومملوكية ، وليس على تجنيد كتائب تجنيد قوات عربية ( من البدو ) ومملوكية ، وليس على تجنيد كتائب عثمانية نظامية (٨٦) •

#### تمويل مشسسايخ العرب:

هناك قدر قليل من الشك فى أن مشايخ العرب كانوا من بين أثرياء الناس فى مصر فلك أن براءة الملتزمية كانت تتطلب مقدما قدره عدة مئات من الأكياس و تبين المعلومات المتناثرة فى الوثائق أن بعض المشايخ كانت لهم ممتلكات تسلوى ما بين ٥٠٠٠٠٥ و ٢٥٠٠٠٠٠ من القطع الذهبية (ألتونات) (٨٧) وكان هناك مشايخ يملكون قرى (ملك: أى أرض يملكها بصفة خاصة) ، من مزارع ومعدات زراعية ، وثروة حيوانية وعبيه من وصلاً بعض المسليخ أثرياء ، عن طريق أدارة أقاليمهم

بتدبر (۸۸) ومنح أحد مشايخ الصعيد احتكار مناجم الزمرد كملتزم في مقابل ١٥ كيسنا سنويا (٨٩) .

ومع ذلك ، كان المسايخ دائما مدينين للخزانة ، مما يجبرهم على اقتراض النقود ، بصفة رئيسية من أثرياء التجار في القاهرة · وكانت ديون مسايخ العرب ثقيلة بصفة خاصــة ، أحيانا تصل الى ١٥٠٠٠٠٠ ألتون ومثات الآلاف من أرادب الحبوب (٩٠) ·

وتبين الوثائق الرسمية بوضوح كيف أن المسايخ لم يستطيعوا أو يشاءوا أن يوفوا بالتزاماتهم كملتزمين • فهرب بعضهم ، وتم القبض على آخرين ، وأودعوا السجون الى أن دفعوا الديون المستحقة عليهم للحكومة • وكثيرا ما كان ينفى المسايخ الى رودس ، حيث يحتفظ بهم فى القلعة • وأعدم الباشوات عددا قليلا من المسايخ • وكان السبب الرسمى هو التمرد أو الفتنة غير أن المؤرخين الحوليين أحيانا ما كانوا يستبهون فى أن الباشوات كانوا يطمعون فى ثروات المسايخ (٩١) • ولما كانوا يعلمون أنهم لا يستطيعون جمع المال بيسر من مسايخ العرب الذين يستطيعون اخفاء ممتلكاتهم ، فان الحكومة أسست وحدة مسلحة خاصة تسمى هافالى ، المعاهدة أو التكليف ، من سلطتها الاستيلاء على ممتلكات أي شيخ (٩٢) •

ان الفرمانات التى تم تلخيصها فيما بعد تعطى أمشسلة على هذه المواجهات ذات العلاقة بالضرائب بين المسايخ والسلطات وهى توضح الطبيعة المعقدة وغير المرضية بين مشايخ العرب والدولة وقعد سجن يونس، شيخ عرب الصعيد بسبب عدم تسديد الديون للخزانة وبعد أن أطلق سراحه، وعودته إلى منصبه استدان نقودا من تجار القاهرة كى بشترى ملابس وأسلحة ومعدات لنفسه ولحاشيته قبل أن يرحل إلى جرجا وفي الطريق، أعيد القبض عليه، وتمت مصادرة جميع نقوده ومتعلقاته لتغطية ديونه القديمة فشكا لعلماء الدين، غير أن تفاصيل شكاواه غير معروفة، ومن المحتمل أنه أودع السجن مرة أخرى (٩٣) وسكاواه غير معروفة،

وبينما كان حماد يتفقد منطقة خليج الاسكندرية ، باعتباره مفتشا ماليا ، ليشمرف على جباية الضرائب ، استدعى منصور بن بغداد شيخ عرب اقليم المنوفية ، الذي كان مدينا للخزانة بما يزيد على ٢٧٥ كيسا • فتعلل منصور بكثرة نفقاته ، غير أن المرسيوم أكد على أنه أساء ادارة الانتساج الزراعي في اقليمه ، وانهسارت الحسواجز والسدود نتيجة لاهماله ، وتركت الأرض القابلة للزراعة دون أن تبذر فيها البذور أثناء الموسم • والأسوأ من ذلك ، أنه جمع حوله الخارجين على القانون والهاربين من حروب اليمن ، ورفض تسليمهم للسلطات . ولكبي يزيد الطين بلة ، لم يطع أوامر القضاة بالاعتراف بجرائمه • فعزل أخبرا ، وحل محله علام ، غير أن علام ، أيضًا ، سرعان ما أصبح مدينا ، فأرسلت وحدة هافالي لمصادرة ممتلكاته • وينتهى المرسوم بلهجة مرة حبت يقول أنه من الصعب جعل مشايخ العرب يسلمدون ديونهم ، وأنه ربما يفضل الاعتماد على الكشفة · وادعى المرسوم أن الملتزمين كانوا يشرون ، ويشبيدون لأنفسهم منازل كبيرة على حساب الجمهور · فيجب سجن المدينين للخزانة وألا تترك لهم أقشة aqche واحدة أو حبة حنطة وهذه صيغة متكررة في المراسيم (٩٤) .

ربما نتذكر أن سليمان من عشيرة بنى بغداد ذهب مباشرة الى قصر السلطان في اسطنبول حيث أسند اليه منصب شيخ عرب المنوفية ، محل منصور الذى ذكر منذ قليل ، وعلام · ويكشف فرمان حرر بعد ذلك بعامين عن أن سليمان وفى بمطالب الخزانة عن عام ٩٨١ هـ ١٥٧٣ ـ ١٥٧٥ مغير أنه لم يدفع كل المستحق عن السنة التالية وفى احدى الليالى، اختفى وصودرت ممتلكاته التى تساوى (١٩٠٨ ألتون) ، وعين علام مرة أخرى شيخا للعرب ، ويبدو أن سليمان كان ينوى أن يمارس مهارته فى الاقناع ، مرة أخرى ، لأن الفرمان يقول انه من المحتمل أن يكون متجها ألى اسطنبول · فيؤكد السلطان لبكوات مصر ، الذين يوجه لهم الفرمان ، أنه لدى وصول سليمان الى اسطنبول ، فلسوف يعاد الى القاهرة مقيدا فى الأغلال · (٩٥) ، وكذلك الماليك كانوا يتنافسون فيما بينهم عن طريق الدس بل والصراع المسلح من أجل السلطة ومن أجل الدخل العائد (الملتزمية ) · ولم يكن من غير المعتاد قط أن يسجن شيخ لعدم سداد

الديون أو حتى بتهمة الاختلاس ، ثم يطلق سراحه ويعاد تعيينه ، ونجد مثلا يوضح هذا الوضع ، اذا ما تدبرنا حالة منصور بن بغداد من مديرية (اقليم) المنوفية ، والذى سبق ذكره · اذ كان منصور باشا طائشا ، أساء ادارة الاقليم ، واعتمد على أصدقائه ذوى النفوذ فى اسطنبول · ومع ذلك فقد عزله سنان باشا ، حاكم مصر ، فى الرابع عشر من ذى القعدة ، عام ٩٧٩ هـ / التاسع والعشرين من مارس ، عام ١٥٧٢ م ، وحل علام محله · وظل منصور فى السجن لمدة عامين حتى أطلق حسين باشا محله ، وأعاد تعيينه ، ولكن بعد ذلك بنهانى سنوات عزله آوقيز ١٤٧٤ باشا ، مرة أخرى (٩٦) ·

## مشايخ العرب كحكام ظلمة

هناك الكثير من الأدلة على أن مشايخ العرب كانوا ظلمة ومستغلين ، شأنهم في ذلك شأن الكشفة • فهناك الكثير من الأمثلة على الضرائب الثقيلة واختلاس المال العام ، ومعاملة القرويين معاملة فظة • ويعد هذا الفرمان التالى الصادر للبكوات ودفتر دار مصر مثالا لهذه التصرفات :

لقد ذهب اثنان من سكان قريتين من اقليم المنوفية الى قصر السلطان فى اسطنبول وقدما شكوى ضد منصور وعلام ، شيخى عرب الاقليم اتهم الشاكيان الشيخين بقتل الرجال ، واختطاف النساء ، والصبية ومهاجمة منازل القرويين وحقولهم مسببين الضرر للمحاصيل ، وكذلك سرقة الجمال ، فحولت هذه الأعمال القرى خرابا ، فهرب سكانها ، وطالب الشاكيان بأن تحقق محكمة دينية (\*) فى ظروف القتل ، وذهب القرويان الى أبعد من ذلك باتهام شيخى العرب ، اللذين كانا ملتزمين بأنهما لم يكتفيا بأجرهما السنوى الذى كان يتراوح بين ٣ – ٤ أكياس ، بل كانا يأخذان بالقوة كيسين اضافيين ، ولم يكونا يسلمانهما للخزانة ، واقترح الشاكيان بأن يقوما هما أنفسهما مباشرة بدفع ضرائبهما للقرية (\*\*)

<sup>(★)</sup> كذا بالنص ، والمقصود محكمة تنظر في الأمر من وجهة نظر المذاهب الاسلامية الأربعـة ، لا مجرد تطبيق النسق العثماني ، وهي صياغة لا تعنى وجود محاكم غير دينية وانما تفيد تمسحهم بالدين \_ ( المراجع ) •

<sup>(</sup>  $\bigstar$  ) اشارة الى شيخ القرية الذى يقوم بدوره بالتوريد للقاهرة  $_{-}$  ( المراجع )  $_{-}$ 

كما فعلا في احدى المرات · كما عرضا أن يدفعا كيسا اضافيا اما مقدما ، أو على أقساط ، وأن يقدما رهائن ضمانا لقيامهما بالدفع · وأضافا أنهما قادران على ادارة قريتهما بأنفسهما وطلبا الحماية خوفا من المسايخ (٩٧) · وبعض وبكل أسف ، لا نعرف قرار الحكومة بخصوص هذا الأمر · وبعض المشايخ كانوا يزرعون الأرض التي يملكها غيرهم ويأخذون المحصول لأنفسهم ·

وثمة تصرف آخر غير قانونى سبقت الاسسارة اليه ، وهو أن عبد الدايم بن بقار كان يختلس أموال الأوقاف الموقوفة على أهالى مكة والمدينة ، ولم يردعه أن الأغا شكا الى الباب العالى ( القصر السلطانى ) ؛ متهما أحد مشسايخ البدو بالتزوير بازالة اسم قرية دشسته Dashta من قائمة القرى الموقوفة عوائدها على البدو البعيدين عن مكة والمدينة ، فأصدر الباب العالى فرمانا لعلاج هذا الموقف ، الا أن عبد الديم بن بقار لم يضع هذه السابقة في اعتباره وكرر الجرم (٩٨) .

### احلال الأمراء محل مشايخ العرب

يبين الفرمان الذى يعدد مساوى، منصور بن بغداد ، أن الحكومة بحثت امكانية الاستعاضة عن مشايغ العرب بالكشفة •

وبعد ذلك ، أثناء ولاية مسيح باشا الطويلة نسبيا ( ٩٨٢ – ٩٨٨ هـ / ١٥٧٥ – ١٥٧٠ م ) ، بذلت محاولة جادة لتخليص الدولة من خدمات المسايخ • ويبدو أن الأمر الذي حرك السلطات لاتخاذ اجراء ما هو الأداء المخيب للآمال الذي أداه الحكام العرب في الصعيد • وهذا الاقليم ، بسبب بعده وأهميته الاقتصادية كمصدر مصر الرئيسي للحبوب ، كانت له أهمية خاصة ، غير أنه كان خاضعا لحكم سيئ • وفي بداية المحرم ٩٨٢ هـ / أبريل ١٥٧٤ ، وضع عمران الذي كان قد عين حديثا كشيخ عرب الصعيد ، في السجن ، بسبب سوء ادارته للعوائد ، كما تم وضع ممتلكات أحمد ، وهو شيخ عرب سيابق ، ( وصف في وثيقة سابقة باعتباره أكثر أمانة ) تحت طائلة وحدة (\*) هافالي Havale كي تجمع ما عليه من متأخرات •

<sup>(★)</sup> اى أصبح من حق وحدة الهافائي هذه مصادرة جزء من ممتلكاته بما يفى بما عليه من متأخرات لم يدفعها •

ويشكو الباشا في رسالة موجهة الى رؤسائه في اسطنبول من أن بعد الصعيد عن القاهرة ، يمكن مشايخ العرب من تجاهل ضباط الهافالي ، أى التكليف والمراسيل ( الشافوشية ) المبعوثين من العاصمة ، فكان المشايخ يدفعون ديونهم للمرابين الخاصين بدلا من أن يدفعوا ما عليهم للخزانة • واستنتج السلطان في أحد الفرمانات ، أنه منذ الفتح العثماني لمر ، لم يخضع مشايخ البدو قط لشروط التزامهم ( عملهم كملتزمين ) وكثيرًا ما اختلسوا المال العام ، وآووا قطاع الطرق ، والبدو المتمردين ، بدلا من قمعهم (٩٩) • ويبين هذا الفرمان السلطاني أن الباشا قد طلب من السلطان أن يوافق على عزل مشايخ العرب وينصب أمراء سناجق بكوات محلهم ، تدفع الخزانة المصرية رواتبهم السنوية ، ويقوم وكلاء الرواتب ( فورمينا ) بجسم الضرائب ، ويعطى الأمراء سسلطات لحفظ القانون والنظام ، بما في ذلك صلاحية فرض أحكام بالاعدام ( وهي صلاحية لم تكن لدى مشايخ العرب ) فأمر الباشا بأن يحدد عدد البكوات السناجق المطلوبين لاخضاع الصعيد من الصباط القادرين فقـط ، على أن يكونـوا جميعـا من المســـلمين الورعين ، وعلى دراية بأحوال الاقليم ، ويجب أن يكون عدد الجنود الذين يخضعون لهم كافيا . لكي يضعوا حدا لتصرفات البدى • وأكد فرمان آخر بالتاريخ نفسه على عسف المشايخ الذي أدى بالفلاحين أن يهجروا قراهم • فصدر فرمان بأن جميع الأقاليم المصرية \_ وليس الصعيد فحسب \_ توضع تحت امرة بكوات سناحق كما أمر الباشك باعداد قائمة بمن يرشحهم (١٠٠) . وكان الاستثناء من الترتيب الجديد هو اقليم البحيرة ، التي كان يحكمها هيلاس (حلس) محمد ٠ اذ كان لمشايخ العرب ، في هذه الولاية ( الاقليم) ، كما ـ بينا مكانة خاصة ، كأمراء حج وسردارات ، ان ولاء هيالاس ( حلس ) محمد ، أو الطبيعة المعضلة لاقليم الحدود الحساسة التي لم يكن في امكان أي غريب تناولها ، قد يشرح المعاملة الخاصة التي كانت توليها الحكومة للبحدة : وقد يكون أحد الأسباب في اتخاذ القرار في الاستمرار في اجراء الاصلاح السياسي والاداري هو عدم وجود مرشح لتولى منصب الحاكم العربي للصعيد في المحرم سنة ٩٨٣ هـ / أبريل ١٥٧٥ • فلقد هرب الشبيخ أحمد وتسبب ترشيع عمران في نشوب خلاف • فبينما كان يؤيد الأخير

بعض أعضاء ديوان القاهرة ، أيد الآخرون يونس ، وهو شيخ آخر من عشيرة بني عمر ٠ وكان هذا الشيخ في السجن بسبب الدين ٠ وبعد التفكير في ابراهيم بك ، ورفضه ، وسنجق بك من ضباط ابراهيم في أقصى الجنوب، وقع الاختيار أخيرا على سايمان بك، وهو ضابط قد سبقت له الخدمة في القدس • وطبقا للفرمان ، فان جمع الضرائب الزراعية في الصعيد أسلم لموظفين من الخزانة (أمناء) أو (أومينا) والي الملتزمين الذين أمروا بأن يسلموا الضرائب مباشرة الى القاهرة . وكان سليمان منوطا به مسئولية حفظ الأمن العام ، وكانت هناك فرق كافية مكلفة لمساعدته • وهذا الفرمان ، يعكس أيضًا ، تردد اسطنبول بخصوص أفضل سبيل يمكن اتباعها وهي بوضوح تترك للباشا القرار الأخير ٠ فنصب الباشا سليمان حاكما على جرجا في ذي الحجة ٩٨٣ هـ / مارس ١٥٧٦م ، ومسئولا عن جمع عوائد الأقاليم كملتزم كما جعله مسئولا عن النظام العام (١٠١) • وفي البداية ، بدت السياسة الجديدة غاية في النجاح • فقي النماء س والعشرين من رجب عام ٩٨٤ هـ / الثامن والعشرين من أكتوبر ، ١٥٧٦م ، هنأ السلطان الباشا بعد أن تلقى تقريره ، الذي وصف مصر بالهدوء والازدهار • وكرس قسم خاص من التقرير للتحدث عن الطريقة الممتازة التي كان يدير بها سليمان بك الصعيد الذي لم يستمتع بمثل هذه الدرجة من الأمن منذ الفتح العثماني لمصر (١٠٢) ٠ وخصص مرسوم آخر لطلب سليمان بك لخمسة عشر ألف ألتون لبناء حصن في جرجاً • وكانت حجة المرسوم هي أنه اذا ما عسكر الجنود هناك فان هذا سيقوى أمن المديرية ، إلى حد كبر ، ولسوف يستطيع التجار أن يتنقلوا بأمان أكثر ، ويستحسن ابقاء العرب مكبوحين ، بما أن الحصن يمكن استخدامه لسجن الرهائن من القبائل التي ترفض دفع الضرائب ٠ وفي مناسبة أخرى ، طلب البك عسكرة قوة متحركة قوامها ألف جندى في جرجا تحت قيادته · وتمت تلبية هذه المطالب (١٠٣) · وفي نهاية ٩٨٤ هـ / مارس ١٥٧٧ م ، رقبي سليمان الى رتبة باشا ، كما عين حاكما على الحبش (\*) (١٠٤) • وعلى أية حال ، فلقد صدر فرمان ، بعد ذلك بعدة

ایالة المبش (\*)

أشهر ينص على أنه لا يستطيع الذهاب الى هناك بسبب نقص الأموال وأن أخاه قد تم ارساله بدلا عنه · ولما كانت الخدمة في الحبش شيئًا غر محبب تماما وغالبا ما كانت تعتبر شكلا من أشكال النفي ، فمن المكن أن مصاعب سليمان المالية لم تكن سوى ذريعة للتنصل من المهمة • وبعد ذلك بشهرين ، في ربيع الأول عام ٩٨٥ هـ/مايو ١٥٧٧ م ، أعيد تنصيب سلیمان سنجق بك على جرجا براتب سنوى ٥٠٠ر٥٠٠ أقشـــا ( وهو ما يساوي ٢٥٠ر ٢٥٠ بارة في ذلك الوقت ) (١٠٥) ، وقد يبدو ، عموما ، أن القيادة العليا في اسطنبول قد أصرت على ارسال سليمان الى الحبش رغم الحاجة اليه في مصر لقمع تمرد بدوى • فسليمان ، يطلق عليه الفرمان لقب باشا قمع التمرد ، لقتله ما يزيد على ١٥٠ من البدو ٠ وبعد أن حدث انهيار حاد في دخول الصعيد بسبب تمرد البدو ، كانت هناك حاجة الى ١٥٠ قاربا لارسال ما يزيد على ١٠٠ر١٠٠ أردب من الحبوب للقاهرة • ويكشف الفرمان ، عموما ، أن الحكومة المركزية كانت تشك في أن سليمان يحجب هذا الجزء من الحبوب • فأجبر على ارساله لمخازن الغلال السلطانية (١٠٦) ٠ وتأكد الشك بعد وقت قصير ٠ ذلك أن الفرمانات اللتي صدرت في ٩٨٧ هـ / ١٥٧٩ م و ٩٨٨ هـ / ١٥٨٠ م موجهة الى البكلكية ودفتردار مصر وسليمان باشا ، تأمره بأن يسدد النقود التي ما يزال يدين بها للخزانة المصرية • وتماما كما فعل المشايخ العرب من قبل ، أنحى سليمان باشا باللائمة على الشراقي التي تسببت في عدم دفع ما عليه ، أي الأرض غير المروية التي لا يصلها فيضان النيل • فأمر حاكم مصر بألا يدع سليمان ، في النهاية ، يغادر الي الحبش (\*) (١٠٧) ، وأعادت السلطات في القاهرة واسطنبول الدورة من حديد ، أي إلى حيث كانت منذ خمس أو سبت سنوات : فعادوا إلى الحكام الأصليين للصعيد ـ مشايخ العرب من عشيرة بني عمر وأعطيت بكلكية مصر حق الاختيار بين عمران وعلى وكان كلاهما منفيين في رودس حين صدرت الفرمانات عام ۹۸۷ هـ /۱۰۷۹ م (۱۰۸) و استمر بنو عمر في حكم الصعيد حتى عام ١٦١٠ م ، حين نصب أمير عثماني بدلا منهم ٠

<sup>(★)</sup> أى احتجازه وعدم السماح له بمغادرة مصر ٠

ومن الواضح أن الحكومات كانت قد قررت أنها ليست قادرة على الاستغناء عن خدمات مشايخ العرب ، رغم البداية المبشرة فى فترة حكم سليمان بك وليس من المعروف ما اذا كان القرار بالاستغناء عن مشايخ العرب واحلال الكشفة بدلا منهم قد تم تنفيذه فى الأقاليم الأخرى كما كان مخططا ، غير أن لغة الفرمانات ومحتواها توضح أن السلطات كانت تعتبر تنصيب سليمان بك فى الصعيد بمثابة الخطوة الأولى نحو سياسة ريفية جديدة ، تلك السياسة التي باءت بالفشل كما ظهر (١٠٩) .

#### القرن السابع عشر

لقد رأينا كيف أن العرب البدو في القرن السابع عشر كمحتسبين وحكام كانوا مهمين ، رغم كونهم كانوا مصدرا للمشاكل ، كأدوات للادارة العثمانية لمصر في القرن السادس عشر ٠ ومع ذلك ، حاول العثمانيون ، نحو نهاية القرن ، احلال أمراء من الجيش النظامي محلهم • فحكم البكوات السناجق الصعيد من ١٠١٩ هـ / ١٦١٠ حتى حوالي ١٦٦٠ م ، حين انتهت سيطرة البكوات • وتصادف انهيار البكوات مع النشاط المتجدد الذي طرأ على القبائل العربية في الصعيد وفي غره من الأماكن (١١٠) ٠ ولم يشبهد القرن السابع عشر اعادة ظهور البكلكية وحسب ، وانما شهد أيضا التعاون الوثيق بين عصبة مماليك الفقارية مع جماعات بدو الصعيد ضه تحالف القاسمية وقبيلة بنى حرام • كما أن الاعتماد المتبادل بين جماعات المماليك وقبائل البدو قد تطور ، فالاضطرابات التي يثرها البدو كان يمكن قمعها لكن نفوذ زعماء البدو وسلطانهم في القرى التي يستمد منها البكوات الماليك قوتهم الاقتصادية ، كان أمرا لا يمكن تجاهله ، فقد كان شيوخ العرب يقدمون دعما اقتصاديا وعشائريا ، فشيوخ عرب الصعيد على نحو خاص كانوا يرسلون سفنا محملة بالحبوب وغيرها من المنتجات الزراعية الى أصدقائهم وحلفائهم في القاهرة ، وكان المدد العسكرى لكتائب الحكومة مهما تماما كما كان مهما لفرق factions المماليك ، فالفرسان العرب ساعدوا محمد باشا في قمع تمرد السباهيين في سنة ١٦٩٠م(١١١) كما كانوا شركاء في انتصار الزعيمين الفقاريين على أمراء القاسمية سنة ١٦٤٧ م (١١٢) ، وفي هزيمة محمد بك حاكم جرجا المتمرد على يد قوات

المحكومة سنة ١٦٥٩ م (١١٣) وفي هذه المواجهات وغيرها عاون الهوارة وغيرهم من قبائل الصعيد مثل مقاتلي قبيلة بني خبير حكام الجيزة الذين يتردد ذكرهم في مصادر القرنين السادس عشر والسابع عشر ، فابن خبير ( أو خبير أوغلو Habiroghlu كما تذكره المصادر التركية ) كان قد أنعم عليه برتبة سنجق بك في القرن السادس عشر ، وأدى خدمات عسكرية في اليمن (١١٤) •

وقد شجع ضعف الباشوات فى القرن السابع على هجرة البدو بكثرة الى مصر قادمين من الشمال الأفريقي ، فأبو سالم العياشي الرحالة المغربي المشهور الذى زار مصر في منتصف القرن السابع عشر يصف انهمار البدو من طرابلس وبرقة تخلصا من الحكم القاسي هناك أو للموافع اقتصادية • فاستقرت قبائل من الشمال الأفريقي في البحيرة ، وأهم هذه القبائل : الهنادى وبهجة وأفراد afrad ، ويذكر العياشي أن حكام القاهرة كانوا بمثابة قبيلة واحدة في مواجهة القبائل الأخرى (١١٥) • وكانت أكثر القبائل البدوية شغبا هم بنو وافي الذين أحدثوا دمارا خاصة في البحيرة والبهنسا ، في أواخر القرن ، وقد تم ارسال عدة تجريدات عسكرية ضدهم ، وفي سنة ١٦١١ هـ/ ١٦٩٩ م ، ورد أمر سلطاني بارسال قوة من ألف كتيبة بقيادة القائد الشهير ايواظ بك الفقارى ، لمواجهة عبد الله بن وافي البدوى المغربي الخارج على القانون وطرده هو وقبيلته خارج مصر • حقيقة لقد تم قتل ابن وافي ، وكذلك تم رد قبيلته التي خارج مصر • حقيقة لقد تم قتل ابن وافي ، وكذلك تم رد قبيلته التي كانت تشكل تهديدا للقاهرة نفسها (١١٦) •

وبشكل عام ، فقد قامت القبائل العربية بعدة مهام حيوية ، حيث كانت مسئولة عن أمن مواطنيها دقابل ما تدفعه لها الحكومة من اعانة مالية . فقد كانت القبائل العربية تقوم بواجب الدرك darak وهو واجب ضرورى على طول طرق الحج التى كانت تحت اشرافهم ، من حيث توفير المياه وغير ذلك والحماية من اللصوص (١١٧) .

كما كانوا أيضا يقدمون وسائل النقل لقوافل الحج وحمل الامداد السنوى من الحبوب الى مكة والمدينة (١١٨) ويكتب الجزيرى ، الذي

عمل أمينا لسر أمير الحج لسنوات كثيرة ، في القرن السادس عشر ، أن العرب الذين يكونون مسئولين عن درك ، كانوا يسرقون من الحجاج في أرض درك شيخ آخر • وكانت منطقة العقبة خطرة بصفة خاصة ، منذ هاجم العرب الحجاج هناك ، أثناء عودتهم من مكة (١١٩) • وكان العرب البعو كثيرا ما يهاجمون القوافل بسبب شعور \_ سواء أكان مبررا أم لا \_ بأن الدعم المالي الذي يتلقونه غير كاف • فكانوا مرازا قساة نحو القرويين والمسافرين (١٢٠) •

## القرن الثامن عشر ، ذروة قوة القبائل العربية

الاضمحلال المستمر في سلطة الدولة وازدياد حدة المنافسسات العرقية في القاهرة ، كلها قدمت فرصا جديدة لمسايخ العرب وثمة عشيرتان ، بالتحديد ، الحبايبة في وسط الصعيد ، والهوارة في الصعيد ، حصلوا على حكم ذاتي نسبى وثراء مهول وسلطة ، ذلك أن المسايخ استغلوا المعارك داخل المجتمع العسكرى لفائدتهم محققين نفوذا مع أمراء المماليك ، بل ومع الكتائب العثمانية و فلم يرفض بعض عرب الهوارة أن يدفعوا ما عليهم من ضرائب على أسساس أنهم انكسسارية ، وعزاب فحسب (١٢١) وانما اتخذ الهوارة جانب الفقارية والانكشارية في الصراع المسلح الذي وقع عام ١٧١١ م ، بينما أيد منافسهم سالأمير البدوى على اخميم سالفاسمية ، وكتيبة العزاب (١٢٢) .

وكان البك المملوكي على جرجا ، وهي المركز الادارى للصعيد هو المحاكم الاسمى على الجنوب ، غير أن السلطة الحقيقية كانت في يد مشايخ العرب ، الذين تدخلوا حتى في ترشيح بك جرجا ٠ لقد كتب بوكوك في الثلاثينيات من القرن الثامن عشر : « كانت هناك أربع وعشرون منطقة في الصعيد ، غير أن الكثير منها ابتلعها مشايخ العرب الآن ٠٠ ويملك هؤلاء المشايخ الكبار غالبا أتراكا ( يقصد مماليك ) في خدمتهم ، الذين اضطروا أن يفروا من القاهرة في أزمنة الاضطرابات العامة ، حيث كانوا في الجانب الضعيف (١٢٣) • وكانت هذه الاضطرابات كثيرة الوقوع ٠ كان مقر زعماء الهوارة ، هو فرشوط ، في اقليم قنا ، ومن هناك كانوا يتحكمون في الغرب ، West ونصادمت مصالح م مصالح عرب الجنوب،

بصفة رئيسية فى مديرية اخميم البدوية ، وكذلك مع شيغ بدوى آخر فى برديس ، الذى استولى على كامل الضفة الشرقية أمام النيل بين قنا واسنا •

وحوالى ١٨٤٠ م ، هزم الهوارة تحت قيادة الشيخ همام الأمير البرديسى هزيمة حاسمة وفي منتصف القرن كانت الأسرة الحاكمة العربية في أخميم قد أبيدت ، وعرقل اعتلاء الشيخ همام السلطة حكم ابراهيم كتخدا القرى ، ولكن بعد وفاة ابراهيم كتخدا في عام ١٧٥٤ م ، حكم همام الصعيد دون ازعاج (١٢٤) ،

ان السيرة المحملة بالثناء التي كتبها الجبرتي عن الشهيخ همام تستحق التنهاول • فرأى الجبرتي عن هذا الشهيخ يلقى الكثير من الضوء ، وبما أن المؤرخ كان مشبعا بقيم مجتمعه لذا فان تقييمه يعكس مكانة همام الكبرة (١٢٥) • يقول الجبرتي ما معناه :

ان شيخ العرب ، الأمير العظيم همام بن يوسف بن أحمد الهوارى كان يرعى الأغنياء والفقراء على السواء ، ولم يكن هناك ما يعادل ثروته وكرمه وحسن ضيافته ، كان لديه ما يزيد على ٣٠٠ جارية ، وعبيد سود ، ومماليك ، وكانت حقوله يحرثها ١٢٠٠٠ ثور وكان لديه الكثير من الطواحين والسواقي والجاموس والقطعان ، وكانت محاصيله تشمل قصب السكر ، كما كانت مخازن غلاله دائما ممتلئة ، وتزاوج لاجنو المماليك القاسمية الذي كان يؤويهم مع أهله ، وتعلموا التحدث باللغة العربية ، ولقد عين الكثير من الكتبة كي يديروا اقطاعيته ،

كان همام رجلا عميق التدين • فمد كرم ضيافته الى الكثيرين من العلماء المهمين • كما أعان علماء في القاهرة • فكان سقوط همام والهوارة نتيجة السياسسات الطاغية التي كان يتبعها على بك ، الذي ربما ، لم يستطع تحمل وجود حاكم في شهرة واستقلال همام • ومما عجل بنهاية الشيخ المعركة بين على بك وصالح بك ، صديق همام وحليفه • وهو ما أدى به الى اللجوء اليه في فرشوط • لقد خان همام ابن عمه • فغادر هذا الشخص الى اسنا حيث مات في السابع من ديسمبر ١٧٦٩ م •

أما كبار الهوارة عندئذ ، فاما سلموا لمحمد بك أبي الدهب أو ذهبوا للمنفى .

لقد خلف ابن همام ، درویش آباه فی فرشوط ، غیر آنه کان حاکما ضعیفا • فلم یمض وقت طویل قبل آن یستولی آقویا، القاهرة علی جمیع ثروته ، تارکینه یموت مفلسا •

لقد كان اسماعيل أبو على شيخا هواريا آخر · وقام بحكم اقليمى قوص وقنا · وقتله مراد بك عام ١٧٧٩ م وقسمت اراضيه بين الكشفة · وبمرور الوقت ، فقد الهوارة قوتهم العسكرية وصاروا فلاحين ·

وعلى النقيض من الهوارة ، الذين كانوا اتحادا بدويا مستقرا قديما ، حيث قدموا من تونس الى مصر ، في القرن السادس عشر ، فان الحبايبة في وسط الصعيد ناشئون جدد من أنواع مختلفة ، دون أصل لامع • وتدين نهضتهم الخاطفة في أوائل القرن الثامن عشر بالكثير لجسارتهم وامتيازهم كفرسان •

لقد قدموا من شتب وهي قرية صحيفيرة بالقرب من أسيوط في المجنوب ، واستقروا في اقليم القليوبية ، تماما شمال القاهرة • وكانت دجوة هي مركزهم ، وهي قرية ذات موقع لا يستهان به على ضفة النيل • واتخذ الحبايبة اسمهم من حبيب بن أحمد ، أول مشايخهم البارزين • وصارت العشيرة المتزعمة بين عرب الدلتا • ومن الناحية السياسية ، كانوا في منافسة مع بعدو جصاعة بني حرام"، الذين كانوا يعيشون أقرب الى الاسكندرية • وشأن الحبايبة شأن الكثير من القبائل العربية الأخرى ، لم يكونوا من البدو الرحل ، أو شبه رحل ، وانما كانوا عربا مستقرين يكسبون قوتهم من الزراعة ، أو استغلال الفلاحين (١٢٦) • لقد دخل حبيب وابناه سالم وسويلم (١٢٧) في ثأر سافر ضد اسماعيل بن ايواظ ، أقوى أمراء القاهرة ، بعد نصر القاسمية في عام ١٧١١م • وبناء على تحريض من قايتاس ، البك الفقارى الذي أراد في علم النراع مع القاسمية ، قام سالم بالهجوم على خيل اسماعيل

بينما كانت ترعى ، وبذلك بدأ حربا طويلة بين مساعد اسماعيل والعرب و انطلقت المدافع فى هذه الحرب ، وقتل خلق كثير • اذ دهر اسماعيل حجوة ، وأعلن فى كل البلاد ألا يجرؤ أحد على تقديم المأوى لحبيب وابنيه • كما هدد بهدم أى قرية تعصى هذا الأمر • ويستفيض أحمد شلبى كثيرا فى وصف المعادك بين اسماعيل وسالم بن حبيب ، اذ أظهر الاخير قدرا كبيرا من الجسارة ، مفاجئا البك تحت قصره ، ومهاجما قراه ، وحاملا معه حيواناته ، وكذلك حظر حركة المرور فى النهر والبر (١٢٨) • وأخيرا أجبر الحبايبة على أن يتراجعوا الى غزة فى فلسطين ، حيث قضى حبيب نحبه •

وعاد سالم ، بعد فترة ، الى قليوب واتصل بابراهيم بك أبى شنب ، زعيم القاسمية الشيخ الوقور · وساعد ابراهيم سيالم وقبيلته وذلك بالتوسط نيابة عنهم مع بنى وافي الذين كانوا تحت حمايته · فسمحوا للحبايبة بأن يضربوا الحيام على أرضهم الى الغرب منهم · كذلك قدم ابراهيم الطعام وغير ذلك من المؤن الى الحبايبة من القرى الحاصة به ، غير أنه بعد موت ابراهيم ، واجه الحبايبة الفاقة ·

ولما كان سالم فى حالة يأس ، فقد مثل سالم أمام اسماعيل بن ايواظ وطلب منه الرحمة ، بما أنه كان قد تعب من التنقل من مكان الآخر مثل البدو الرحل ، كل يوم فى واد ، فسامحه اسماعيل وسمح له ولأهله بالعودة الى مكانهم السابق فى اقليم القليوبية ،

وهنساك أعاد سالم مركزه القديم واستأنف المهمة بالغة الأهمية وهي حراسة ضفتى النيل بين بولاق الميناء النهرى بالقاهرة ورشيد ، ودميساط •

وتمكن سالم من أن يعيد نفسه كشيخ قوى وثرى يملك الكثير من المزارع الكبرى ، وحدائق يزرعها بستانيون ، من دمشق ورشيد وكان له جوار بيض وعبيد سود (ولكن ليسوا مماليك) • كما لعب سالم دورا نشطا في المعارك ضد محمد بك شركس •

وتوقى سالم فى السادس من أغسطس ١٧٣٦م، وخلفه أصغر اخوته سويلم الذى كان أيضا حاكما كفئا . فتحكم فى حركة المرور النهرى تماما . اذ كان المجرمون من خدمه يبحرون فى قوارب ويوقفون السفن فى النيل ، ويطلبون نقودا غير قانونبة .

لقد امتدت شبكة رعاية سويلم على غالبية قرى اقليمى القليوبية والشرقية ، اذ كان كل الملتزمين والضباط والرؤساء فى القرى يطيعونه • غير أن صلات سويلم مع بكوات الماليك فى القاهرة ألقت به فى صراعات السلطة هناك • فى البداية ، هاجم عثمان بك الفقارى دجوة ثم هاجمها ابراهيم كتخدا ، غير أنه فى كلتا الحالتين فان العرب ، بعد أن حذروا ، رحلوا مع نسائهم وممتلكاتهم •

أخيرا توصل سويلم الى اتفاق مع ابراهيم مؤداه أن يتخلى الأول. عن الاتاوة التى كان يأخلها عنوة من القرى ومن القوارب المبحرة على فرعى دلتا النيل .

وانتهى حكم سويلم حينما هاجمته قوات على بك • هرب سويلم الى بدو الهنادى في البحيرة حيث أسر وقطع رأسه • وكذلك تم تحطيم الهنادى • وعفا على بك عن بقية أعضاء الحبايبة • غير أنه شتتهم ، بعد ذلك ، وسمح لهم مراد بك بالعودة الى قراهم • وكان الشيخ التالى هو أحمد بن على بن سويلم • ولكن حكمه كان مجرد ظل لحكم جده (١٢٩) • وحتى بعد أن تحطم الاتحاد البدوى الكبير ، أثناء حكم على بك ، لم يوقف البدو أنسطتهم الحربية •

وكانوا في بعض الأحيان فريسة سهلة بالنسبة للأمراء الذين لا مبدأ لهم ، وعلى الأخص مراد وابراهيم • غير أنهم كانوا قادرين على ازعاج النظام العام • وفي عام ١٧٨٥ م ، طلب بدو البحيرة من الحاكمين المساعدة ضد غيرهم من البدو ، المجاورين لهم • فذهب مراد بك الى البحيرة ، لمساعدتهم ، من الناحية المظهرية ، ولكن بما أن الجماعة الأخرى قد رشته ، فقد قاد أولئك الذين وعدهم بالحماية الى كمين مميت ، وعاد

بالغنيمة الى القاهرة (١٣٠) وفى حالة أخرى ، أثناء حملة حسن باشا على مصر ، خطط العرب هجوما ليليا على بيوت الماليك ، غير أن الماليك الذين تطايرت اليهم أخبار الخطة ، أقاموا كمائن للمهاجمين (١٣١) · وفى حادثة أخرى ، عام ١٧٨٧ م ، نجد أن اسماعيل بك ، شيخ البلد فى عهد حسن باشا ، كان متسامحا بشكل غريب نحو بدو عايض الذين كانوا قد هاجموا قافلة تجارية في الطريق من السويس الى القاهرة • فخربوا كميات كبيرة من التوابل ، والبن والقماش ، واختطفوا زوجات التجار ، بهدف الاحتفاظ بهن كفدية • ونظرا للحاجة الى خدمات العرب لم يتعاطف اسماعيل مع التجار (١٣٢) • وتشير هذه الحوادث ومثيلاتها الى انهيار الأمن العام والحكومة الرسمية نحو نهاية القرن الثامن عشر • ان سياسة القبضة الحديدية الطائشة التى اتبعها البكوات الذين خلفوا على بك ، ومحمد أبو الدهب والحملة الفرنسية وحقبة محمد على باشا ـ أضعفت البدو العرب اضعافا شديدا • ولم يتمكنوا قط من استرداد حكمهم الذاتى واستقلالهم فى المجتمع المصرى بعد ذلك •

# الغصسل الرابسع

# علمساء السدين

## بين الحساكم والمحسكوم

لقد تمتع علماء الدين المصريون بمكانة اجتماعية واقتصادية ودينية ووظيفية بين الحكام والمحكومين في ظل حكم الماليك وكما أشار سابقا الكتاب المعاصرون لتلك الفترة ، خاصة ابن إياس ، فقد حرم الحكم العثماني العلماء من الكثير من امتيازاتهم ، بمن فيهم الشعراني وكان لهذا الرأى ما يبرره في بداية الاحتلال ، ولكن مع الوقت ، استرد العلماء نفوذهم بل زادوه مع نهاية الحقبة العثمانية ، اذ انه باستثناء المناصب القضائية العليا التي كان العلماء الاتراك يحرمون منها العلماء المصريين على مدى القرون الثلاثة التالية ، استمر المصريون في عملهم دون ازعاج تقريبا من جانب الحكومة العثمانية التي كانت تحترم مكانة العلم الديني عند المصريين (١) فقام العلماء بوظائفهم في مجتمع اسلامي : فهم سدنة المعايير والقيم الدينية ، والتقاليد ، كما أنهم المحافظون على الاستقراد الاجتماعي والوحدة ، اذ يعبرون فوق الكثير من الفجوات الخلافات ، التي كان من شأنها أن تقطع أواصر المجتمع ، كما أنهم كانوا يقدمون نخبة متعلمة قامت بدور المتحدث نيابة عن الناس ، وكذلك يقدمون نخبة متعلمة قامت بدور المتحدث نيابة عن الناس ، وكذلك عملوا كوسطاء بينهم وبين من يحكمونهم .

ولم يكن فى هذا أى جديد ، اذ كان العلماء يقومون بهذه الأدوار فى الأوقات الأخرى ، والأماكن الأخرى غير أنه فى خضم أحوال مصر العثمانية الصعبة ، بل والفوضوية أحيانا ، كانت هناك حاجة خاصة الى الدور الذي كان يضطلع به العلماء ، رغم أن معظمهم كانوا شديدى التحفظ مع قلة كان لها مهابة كانت تبيز الكثير من الصوفية •

فغى ظل الدكتاتورية العسكرية المستغلة القاسية التي سادت مصر المثمانية ، كان العلماء ، في الغالب ، هم الملجأ الأخير للرعية المقهورة ، وبالمثل ، فقد كانوا يشكلون حلقة وصل بين الطبقة الحاكمة وعامة الناس ، اذ استطاع العلماء أن يسبغوا رداء من الشرعية على حكم الأمراء ، وكان أمرا حصيفا من جانب من هم في السلطة ألا يستفزوا العلماء وألا يدفعوا بهم الى معارضة نشطة سافرة للنظام ، ذلك أن الحكام كانوا ينظرون اليهم بريبة ، الا أن العلماء كانوا أداة مفيدة (٢) ،

وبعد تراث طويل من النظرية السياسية والمارسة ، صار العلماء يعارضون أعمال التمرد ضد الحكام ، حتى الظالمين منهم ، وأخذوا يعظون بمبدأ الطاعة ، بما أن يوما واحدا من الفتنة أسوأ من أربعين سنة من الطغيان كما ذكر قول قديم شائع • كان الحكام ، سواء منهم من كانوا ولاة عثمانيين أو بكوات مماليك يظهرون احترامهم للعلماء ويؤيدونهم بطرق متنوعة • كما عرف عن الكثير من الباشوات والأمراء توقير العلماء والأخذ بمسورتهم •

يمكن اعتبار فترة حكم محمد بك أبى الدهب ١٧٧٣ ــ ١٧٧٥ م ، ذروة نفوذ العلماء على حاكم مصرى • اذ كان أبو الدهب يحترمهم ، ويساندهم ماديا ، ويستمتع بصحبتهم ، ويقبل وساطاتهم (٣) •

ومن ناحية أخرى ، كان الأمير يوسف بك فى القرن الثامن عشر مثلا غير معتاد لأمير يكره العلماء ودخل معهم فى الكثير من الصدامات (٤) • غير أنه كقاعدة عامة ، كان أهل السلطة يحثون العلماء على اصدار فتاوى حين يجرى الاعلان عن تمرد أحد الأمراء ، أو فيما يسسبه ذلك من أزمات سياسية • ونادرا ما كان العلماء يتخذون موقفا فى هذه المنازعات ، فلم يكن من الصعب على أحد جانبى الصراع الحصول على فتوى ، تبرر موقفه وتندد بمنافسه (٥) وبالمثل ، كانت توقيعات كبار العلماء مطلوبة على شكاوى الأمراء الموجهة الى الحكومة المركزية فى اسطنبول (٦) حين كان هؤلاء

الحكام يدركون أن أجراء اقتصاديا جائرا بدرجة تدفع بالعلماء الأليفين الى معارضته علنا ، فانهم \_ أى الحكام \_ كانوا غالبا مستعدين للتفاوض على حل توفيقي (٧) .

كان العلماء يتمتعون بحصانة من المعاملة الفظة التي كان يلقاها غيرهم ، ومن المؤكد ، أن هذه الحصانة لم تكن مطلقة بأية حال من الأحوال ، كما كانت درجتها تختلف اختلافا كبيرا حسب شخصية الباشا أو البك الذي يكون في السلطه •

وعادة ، كان الأمراء يحترمون العلماء ولا نقرأ عن عالم تعرض لإضطهاد ، ونادرا ما نقرأ أن أحدهم قد أسيئت معاملته اساءة حقيقية ٠ اذ تعد الحالات القليلة التي حدث فيها عقاب استثناء ٠ وفي احدى المرات ، نفيت مجموعة من العلماء من القاهرة ، الى قراهم في أعقاب القتال الذي وقع في عام ١٧١١ م والذي اضطروا فيه الى الانحياز الى أحد الطرفين (٨)٠ اذ وجد عالم صغير المقام شاهدا (شاهدا محترفا) (\*) مذنبا بتزييف وثيقة قانونية • فحلقت لحيته وحمل بطريقة مخجلة على ظهر أحد الجمال خلال شـــوارع القــاهرة ثم نفي الى تينه Tina (٩) · وفي حالة اخـــرى ، قتل خطيب احدى القرى بالخوزقة لما يفترض بأنه خصص مأوى لزعيم البدو سالم بن حبيب ، الذي كانت الحكومة قد أدانته واعتبرته خارجا على القانون (١٠) • على أية حـال ، فمن الواضع أن القرية كانت مغمورة الذا ، لم يتمتع الخطيب بالحصانة التي يتمتع بها عالم من الأزهر • ولقد ضرب أحد الأمراء الجزيري ، المؤرخ المعروف للحج والذي كان قاضيا (١١) وأهانه غير أن هذه الحالة ، أيضا لا تعد نموذجا • وفوق ذلك ، كان الجزيري موظفا بالخزانة وبالرغم من أنه كان عالمًا ، الا أنه في هذه الحالة عومل كموظف ٠٠

ولم يكن العلماء يتدخلون عادة في السياسة ، ولا يكادون يهتمون عما اذا كان هذا الأمير أو ذاك الباشا سيكون حاكمهم • غير أنهم كانوا ، من حين لآخر ، يرفعون أصواتهم تحبيذا لحركة سياسية بعينها ، مثل تنصيب أحد الأمراء ، أو المصالحة بين البكوات ، من أجل تجنب الصراع

<sup>(\*)</sup> المقصود شاهد زور ۰

الذى يمكن أن يكون مدمرا بالنسبة للعاس (١٣) • كان العلماء ممزقين ، بين مصالحهم الشخصية ، التى كانت عادة ما يتم اشباعها ، بسكل معقول، حتى من الحاكم الجائر، وبين مسئوليتهم الأخلاقية كناطقين، بالنيابة عن المجتمع المسلم بصفة عامة • اذ كان ديدنهم هو مبدأ الطاعة للسلطة السياسية ، مما استبعد أى فعل متطرف أو عنيف • وأيا كان الأمر ، فان الكثير كان يتوقف على شخصية العالم كفرد •

#### العلوساء كقضساة

كما سبق ذكره ، لقد تأثر العلماء المصريون بشكل غير طيب بالاحتلال العثماني ، بصفة رئيسية ، في مجال ادارة العدالة ، اذ يشكو ابن اياس مرارا مر الشكوى من بدع العثمانيين ، أو نواياهم التي يفترضها : مثل تعيين قضاة أتراك كان أهل القاهرة يعتبرونهم جهلة ، وعزل القضاة المحليين ، والحوف من أن يحل القانون العثماني ( اليسق ) Yasaq محسل الشريعسة ، واليسق هو قانون ادارى علمساني ، والخوف من فسرض ضرائب غير شرعية على عقدود الزواج ، وظهرور اشاعات بالغاء مذاهب الفقه الاسلامي باستثناء المذهب الحنفي (١٣) ،

ان الصورة التى تظهر مما أخبرنا به ابن اياس وغيره من المصادر فيما يتعلق بادارة العثمانيين للعدالة فى مصر ليست واضحة كل الوضوح • وتبين تذبذبات فى السياسات • اذ بدا أن خطوات السلطان سليم الأولى تبرر أسوأ شكوك المصريين • ذلك أنه قام بتعيين شخص فى منصب قاضى العرب – أى القاضى المسئول عن الشئون العربية (المصرية) . مصغه ابن اياس بأنه « أجهل من حمار » (١٤) • وبعد ذلك ، فى رجب يصغه ابن اياس بأنه « أجهل من حمار » (١٤) • وبعد ذلك ، فى رجب منصب قاضى عسكر •

لقد أحدث القضاة الأتراك انطباعا شديد السوء في نفوس نظرائهم المصريين ·

لقد كان من الواضح أن النظام الجديد لم يكن يريد أن يخضع نظام القضاء المصرى ، للقضاة العثمانيين فحسب ، وانما أراد أيضا أن يبسط

وثمة قاضى عسكر آخر كان قد أعلن بعجرفة لدى وصوله فى عام ١١٣٣ هـ/١٧٢٠ م أنه سوف يصلح ديانة المصريين وجلب له قوله هذا السيخرية من الشعب على تدخله لأنه لم ينجز أى شيء ، وتورط فى الدسائس السياسية بلا داع (٢٥) · ويجب الاشارة ، أخيرا ، إلى أن النظام القضائي قد مر بعملية تمصير بطيئة · أذ أن لغة سجلات القسمة ( الميراث ) صارت باللغة العربية بدلا من اللغة التركية ، غير أن الأمر الأكثر دلالة ، هو تناقص عدد القضاة الأتراك ، ففي ١٧٩٨م لم يكن هناك سوى سنة قضاة من الأتراك العثمانيين ، وكان الباقون من العرب (٢٦) ·

#### المداهب

درس علماء المسلمين المذاهب الاسلامية وطبقوها وكان لكل مذهب تراثه الشرعى والعلمى وكتبه الدراسية وكما كانت المذاهب وحدات المجتماعية وكان من الشائع نشوء توتر بين الطلبة والعلماء المنتمين للمذاهب المختلفة (٢٧) وكان التوزيع الجغرافي للمذاهب في مصر شديد البساطة فالقاهرة كان يسيطر عليها المذهب الشافعي وجود مجتمع كبير من الحنفية والمالكية بها وحيث استمد المنصب الحنفي الكثير من الحكومة العثمانية واذ كان المذهب الحنفي هو مذهبها الرسمي وساعدت الجالية التركية على انتشاره وكان المناهدة والمالكية على انتشاره وكان المناهدة والمالكية على انتشاره وكان المناهدة والمالكية على انتشاره وكان المناهدة والمناهدة والمناهدة

وكان المذهب الحنفى دائما هو مدرسة الفقه والتشريع لمعظم الأتراك والمماليك قبل الفتح العثمانى وبعده ، الا أن المماليك لم يجعلوا مذهبهم الحنفى هو السائد من الناحية التشريعية والفقهية فى السلطنة •

وكان المذهب المالكي في مصر امتدادا لنفس المذهب في شسسمال أفريقية ، حيث كان سائدا · وتعكس خريطة المالكية في مصر الهجرات المتجهة نحو الشرق التي قامت بها قبائل من شمال أفريقية الى مصر في المحصور الوسطى والعصور الوسطى المتأخرة · وبالمثل كان اقليم الصعيد، في غالبه من المالكيين ، ربما نتيجة لهجرة القبائل العربية من أصول تنتمى الى شمال أفريقية ، من الدلتا نحو الجنوب · لذا كان المذهب

المالكى في مصر ، مرتبطا الى حد كبير بالسكان الذين كانوا اما من الاجانب (مفاربة) ، أو السكان الذين يعيشون في أماكن قصية (كالصعيد) حيث أهله الذين يسهل التعرف عليهم بسبب لهجتهم ومظهرهم وطبعهم

أما المذهب الحنبلَى الذى لم يكن له أتباع كثيرون فى مصر المملوكية، فلم يلبث أن اختفى فى مصر العثمانية ·

كتب الشعرانى فى القرن السادس عشر سير بضعة علماء حنابلة كان يعرفهم ولكن لا توجد سير للحنابلة المصريين فى كتاب الجبرتى ومع قدوم القرن السابع عشر ، كانت المصادر تتحدث عن مذاهب ثلاثة وليس أربعة (٣١) وينما اختفت مناصب قضاة المذاهب الأربعة من الوجود مع نهاية الدولة المملوكية ، كانت مناصب كبار المفتين للمذاهب المثلاثة مهمة فى مصر العثمانية ، وكان المفتون ، على الدوام ، من بين العلماء المصريين .

#### التكوين العلمي للعلماء

كما سبق أن ذكرنا ، لم تكن الحقبة العثمانية في مصر ، فترة مبدعة أو خلاقة ، ولم يغفل المراقبون المعاصرون عن الجو الفكرى المجدب الذي ساد الأزهر ، اذ يفهم من كتابات حسن الحجازى ، وهو شاعر وهجاء القرن الثامن عشر سكثيرا ما يذكر الجبرتي نظمه عن الأزهر مان علماء الأزهر كثيرا ما يجعلون عباءاتهم أكبر حجما وأكمامهم أكثر عرضا كي يكونوا سادة على الأهالي (٣٢) ومع ذلك ، فلقد كان الكثير من العلماء دارسين مخلصين للعلم على مدى حياتهم ، يسعون الى تلقى العلم من معلمين مختلفين ، وقاموا بتأليف كثير من الكتب لكن اطلاعهسم كان مقصورا على الموضوعات التقليدية الدينية ، الا أنهم حتى في هذه المجالات المحدودة لم يظهروا سوى قدر قليل بن الأصالة ، والجبرتي يذكر ، رغم هذا ، بضعة علماء ، ممن كانوا يهتمون بالجبر والحساب يذكر ، رغم هذا ، بضعة علماء ، ممن كانوا يهتمون بالجبر والحساب والجغرافية والفلك والمنطق وغير ذلك (٣٣) ،

وثمة لقاء في شوال عام ٦٠١ هـ / آكتوبر عام ١٧٤٧ م بين أحمد باشا ، أحد الوزراء العثمانيين ، وكبار علماء القاهرة بزعامة شيخ الأزهر

الشبراوى ، تقدم لنا تفهما نادرا للعالم الفكرى للعلماء وادراكهم الذاتي . اذ خاب أمل الوزير لدى علمه أن كبار علماء مصر غير قادرين على مناقشة العلوم الرياضية معه • فقال الشبراوي شارحا : نحن لسنا بأعظم العلماء ( في مصر ) وانما نحن الذين أخذوا على عاتقهم خدمة العلماء وتمثيل حاجاتهم أمام رجال الحكم والحكام ، فمعظم أهل الأزهر لا يشغلون انفسهم بالعلوم الرياضية ، باستثناء الحساب والمقاييس اللازمة لتوزيع المواريث. وأضاف الشيخ أن دراسة العلوم الدقيقة تتطلب آلات ومهارات فنية ، غير أن معظم الأزهريين من الفقراء ، وهم مجموعة من بسطاء الناس ، من القرى والبنادر ، تندر بينهم القدرة على شيء كهذا • وحين استسلم الوزير تقريبًا الى أن المصريين جهواون بالعلم ، اتجه الى والد الجبرتي ، الذي تفوق في هذا المجال فأحدث في نفس الوزير انطباعا عظيما (٣٤) ٠ وتكشيف هذه الحادثة العارضة القصيرة المنعزلة المؤسيفة ، عن الكثير من الحقيقة • ذلك أن معلومات العلماء العامة محدودة ، باستثناء الدراسات الدينية ، كما ذكر الشبراوي • كما أن أشارته إلى الخلفية الاجتماعية للعلماء ليست أقل أهمية سواء في الأزهر أو غيره • وتبين التأبينات التي كتبها الجبرتي بجلاء أن غالبية العلماء ، كانوا ، في حقيقة الأمر ، من أصل قروى وجاءوا الى القاهرة للدراسة وهم شباب مدقع الفقر • ومن الأمور التبي لها دلالتها أنه لم يوجد واحد فقط من مشايخ الأزهر في القرن الثامن عشر ( والقرن التاسع عشر أيضًا ) من مواليد القاهرة ، بل كانوا جميعا قرويين (٣٥) ، كما يبين هجا الشربيني في القرن السابع عشر . فبعض العلماء كانوا يخجلون من أصولهم الريفية ويحاولون اخفاءها (٣٦) ومن ناحية أخرى ، حافظ الآخرون على صلات لمدى الحياة مع أهل قراهم ( البلديات ) حتى بعد أن تكون أسماؤهم قد لمعت في العاصمة ٠

وكانوا يسافرون الى بلادهم مرة أو مرتين فى العام ، ويصدرون الفتاوى للقرويين ، ويسوون المنازعات ، ويبرمون عقود الزواج ، وغير ذلك باعتبارهم كسلطات دينية فى قراهم (٣٧) .

ويمكن شرح جاذبية الأزهر وغيره من المدارس الدينية لشـــباب القرويين ، حين نعرف أنه قبل القرن التاسع عشر كان القرويون ممنوعين

من الاستقرار في القاهرة ، وكانت الطريقة الوحيدة لفعل ذلك بشكل قانوني هو الالتحاق بالأزهر وبذلك تتوافر للشخص فرصة للحراك الاجتماعي من خلال طلب العلم ، في القاهرة ·

### احوال العلماء الاقتصادية

يجب أن نؤكد على أن العلماء لم يكونوا طبقة اقتصادية اجتماعية متجانسة ، فالقليل منهم ، كانوا على قدر كبير من الثراء ، غير أن الغالبية كانت من الفقراء • كانت الحكومة وكذلك المتبرعون من الأفراد ينفقون علي عليهم • فكان هؤلاء العلماء الفقراء مطمئنين الى حد أدنى من العون على الأقل • وكان هذا العون أكبر بكثير مما يمكن أن يأمل فيه بقية الأهالى(٣٨) وكان قليل من العلماء المحظوظين يتلقون دخولا مرتفعة ومنتظمة باعتبارهم مدراء للوقف •

وبنى مشايخ الأزهر منازل واسعة فى المناطق الراقية الغالية على ضفة النيل ، مثل بولاق أو على بركة الأزبكية • وكان لدى شيخ الأزهر شنن الكثير من العبيد والجوارى ، بل ومماليك ، الأمر الذى لم يكن معتادا مطلقا بالنسبة لأحد الأهالى (٣٩) ، أما الغالبية الكبرى ، عموما ، فكانت تكسب قوتها عن طريق التدريس • اذ كان فى امكان العالم أن يزيد من دخله عن طريق اصدار الفتاوى ، ونسخ المخطوطات وما الى ذلك من أعمال •

وتظهر الكثير من الأدلة أن التنافس على المناصب التعليمية كانت منافسة شرسة • فلقد حدث كثيرا أن قطع العلماء المصريون كل الطريق الى اسطنبول لاقناع ذوى النفوذ هناك كى يقوموا بتعيينهم فى مناصب تعليمية أو غير ذلك من المناصب فى مصر ، وكان هذا يتطلب عزل من يقوم على المنصب ، وقد يكون هذا المعزول أكثر كفاءة (٤٠) •

وكان بعض العلماء يشغلون أنفسهم بالتجارة ، على الأقل لبعض الرقت حتى ان أحد الباشروات حين أنقص من معاشات العلماء ، ادعى أنهم تجار حقا (٤١) •

ويوضح أحد الفرمانات بتاريخ أغسطس١٧٣٤م، أن العلماء من أصحاب المشروعات، أو الذين يعملون كملتزمين entrepreneurs كانت السلطات تحابيهم وتعاملهم معاملة خاصة ليست كمعاملة غبرهم ، اذ حصل أحد مشايخ الأزهر على قرار سلطاني خاص باعفائه من الضرائب وغبرها من المصروفات (٤٢). وكان هذا الشبيخ قد بني لفائدته الشخصية ، قاربا لحمل المسافرين لمولد البدوى في طنطا • وكان مصدر الدخل الدائم لأحد. العلماء هو الجوالي ، أو الجزية التي كانت مفروضة على المسيحين. المحليين واليهود ، مع أن هذه المبالغ لم تكن سوى جزء صغير من النقود. التي كانت تدفع للعلماء والمؤسسات الدينية (٤٣) . اذ كان معظم دخل العلماء يجيء من مؤسسات الوقف التي كانت عوائدها هي أساس رواتبهم،. ومنها كان يصرف على صيانة المؤسسات الدينية وقد تكون ممتلكات الوقف قرى ومبانى مدنية ، وغر ذلك من المشروعات التي تدر عائدا • وكانت. القرى الخاصة بالوقف معفاة من الضرائب الأخرى المنتظمة وغير ذلك من المصروفات • كما يتضع من الفرمانات العثمانية ، أنه لم تكن هناك مراعاة. . لهذا المبدأ أحيانا (٤٤) ، فكثيرا ما كان أحد الأثرياء ـ ربما من الطبقة الحاكمة \_ يوقف ويرشع عالما كوصى على هذا الوقف ، وفي الكثير من الحالات ، كان أوصياء الوقف ، هم من الطبقة الحاكمة ـ مثل الأمراء وضباط الجيش أو من بين موظفى الحكومة • فعلى سبيل المثال ، كان. القائم على أوقاف الأزهر أميرا وليس عالما (٤٥) . وكانت ادارة الأوقاف عملا عسيرا متشعبا ، وكثيرا ما شكا العلماء من أن الملتزمين لم يقوموا يتسليم المنوط بهم تسليمه • وكانت الحكومة المركزية في اسطنبول. تحاول أن تحل مشكلة ادارة الوقف عن طريق تحويلها الى ادارة مركزية ، وذلك بتعيين مفتش أعلى ، في العادة ، أحد الأغوات ، أي خصيان الحريم السلطانية • وفي القرن الثامن عشر ، كان العلماء أنفسهم يدخلون طبقة الملتزمين (٤٦) ، وكانت المعاشات تدفع لأولاد العلماء وعائلاتهم • ومن حين لآخر ، كانت الحكومة تلغى هذه العطاءات ففي ١١٤٧ هـ / ١٧٣٤ -١٧٣٥ م ، وقعت مواجهة بين قاضي عسكر ومتحدث بلسان العلماء بخصوص معاشبات الأولاد والعائلات ، اذ وصل أمر من اسطنبول معلنا قطع هذه الحصص • وجادل كبير القضاة قائلًا بما أن هذا هو أمر السلطان ، فتلزم

طاعته ، غير أن الشيخ المنصورى، متحدثا عن العلماء قال، ان هذه المعاشات والعطاءات قد أقرها حكام سابقون • وادعى أن حقوق المعاشات أم تعد قابلة للتفاوض وانها تمول انشاء المساجد والأسبلة العمومية وغير ذلك من المؤسسات الدينية • واذا كان للمعاشات أن تقطع ، فسيكون في ذلك ضرر على الدين • وعليه ، قال ، في الختام ، ان أمر الحاكم يتعارض مع الشريعة ولا تجب طاعته (٤٧) •

#### الانقسسامات العرقيسة

من الناحية العرقية: كانت طبقة العلماء في مصر متجانسة تمام التجانس و فالغالبية العظمى كانت من المصريين المتحدثين باللغة العربية ، غير أنه كان هناك تسرب مستمر من العلماء الذين حضروا الى مصر بغرض الدراسة ، أو أولئك الذين توقفوا فيها وهم في طريقهم الى بلادهم وهم قادمون من الحج ، فآثروا حياة مصر الفكرية والدينية و

وكان المغساربة هم أكبر جماعة من العلماء الأجانب ، الذين تم استيعابهم وتمثلهم بدرجات مختلفة داخل المجتمع ، وهناك معلومات موثقة بشكل جيد عن جالية مغربية كبيرة في مصر في ذلك الوقت ، اذ يروى الجبرتي عن حالة العديد من العلماء المغاربة ، الذين اندمجوا في حياة الأزهر الدراسية والاجتماعية ، فكان بعضهم يحتلون مناصب في رواق المفاربة القوى في الأزهر (٤٨) ، بينما كان المصريون ( من علمساء وغيرهم ) يترددون في السفر للخارج ، بصفة عامة ، وكانت القساهرة ترحب بالعديد من العلماء من الشام والجزيرة العربية ، بحيث ان بعضهم تمكنوا من أن يعيشوا حياة عملية لامعة في الأزهر (٤٩) ،

وثمة مسألة هامة تتعلق بوجود العلماء الأتراك وأنشطتهم في مصر · اذ كان الأتراك هم أكبر جالية أجنبية في القاهرة · وكان في الأزهر رواق تركى ، وكما تبين واقعة عام ١٧١١ م ، تلك الواقعة الخاصة بالخطيب التركى ، فانه كان هنساك طلاب أتراك آخرون في مسساجد أخرى غير الأزهسو ·

كثيرا ما يلاحظ افليا Evliya ، الذى يبدو أنه يفضل الأتراك ، على العرب ، كما قال مرارا ، وجود مساجد يقتصر مصلوها على الأتراك ، كما في مسجد مردن Mardan أو ألتى بارمك أفندى Alti Barmak كما يتكلم عن الكتاتيب المخصصة للأطفال الأتراك (٥٠)،غير أنه حتى افليا، كما يتكلم عن الكتاتيب المخصصة للأطفال الأتراك (٥٠)،غير أنه حتى افليا، الذى أعار كبير أهمية للوجود التركى في مصر ، لا يأتى على ذكر علماء من الأتراك ، باستثناء بضعة قضاة ، بينما يتكلم بالفعل عن علماء مصريين وهذا يكمل الصورة التى تظهر في مصادر أخرى ، وبصفة رئيسية عند الجبرتي ، وهي أن الجالية التركية الكبيرة في مصر لم تخرج علماء لهم أية أهمية ، وحتى أذا كان ذلك قد حدث ، فان هؤلاء العلماء لم يبقوا في مصر أو لم يكن لهم أى أثر على حياتها الدينية أو العلمية . ومن غير المحتمل تماما أن الجبرتي لم يذكر سير العلماء الأتراك في كتابه لافتقاره المختمل تماما أن الجبرتي لم يذكر سير العلماء الأتراك في كتابه لافتقاره المختمل تماما أن الخبرتي لم يذكر سير العلماء الأتراك في كتابه لافتقاره المختمل تماما أن الخبرتي لم يذكر سير العلماء الأتراك في كتابه لافتقاره الأتراك ، اذا كانوا بارزين اجتماعيا ، على نحو من الأبانب بمن فيهم بعض الأتراك ، اذا كانوا بارزين اجتماعيا ، على نحو من الأنحاء (٥١) .

# نمو الأزهر أثناء العقبة العثمانية

من بين أوضع التطورات في التاريخ الثقافي لمصر العثمانية ذلك التطور الكبير الذي حدث للازهر ، أكبر مسحد جامعي -College و أد أنه مع قدوم الاحتلال العثماني ، كان الأزهر مؤسسة سنتقرة عريقة خاصة بالتعليم الديني ومنذ انشائه عام ٩٧٠ هـ ، بواسطة الفاطميين كبركز تعليمي اسماعيلي يقوم بالدعاية لهذا المذهب ، حوله الأيوبيون الى جامعة سنية ، فاكتسب شهرة فريدة ، ومكانة خاصة ، غير أن الأزهر لم يكتسب موقعا خاصا ، سوى أثناء الحقبة العثمانية ، بحيث طغى بظله على جميع المدارس المصرية فجعلها عديمة الأهميه نسبيا ويجب النظر الى نمو الأزهر ومركزيته تحت الحكم العثماني على أنه تعبير أضافي آخر عن التأكيد على الاسلام المصري ( يقصد طريقة المصريين في فهم الاسلام وممارسته : المترجم ) أثناء تلك الحقبة و

فى بداية الحكم العثمانى ، كان الأزهر غير مهم نسبيا · فمثلا ، لا يؤكد ابن اياس على أن الأزهر كان محورا للعملية التعليمية الدينية ،

ول انه يسمى المدرسة الصالحية ، وليس الأزهر « قلعة العلماء » ، غير أنه يجب ملاحظة أن الأزهر هو الذي احتج على ضريبة الزواج التى فرضها العثمانيون ، اذ يروى ابن اياس أن حوالى ١٠٠ من الأزهريين ظهروا أمام خاير بك للتعبير عن معارضتهم (٥٢) و وطبقا لابن اياس ، فان العثمانيين أضروا بالكثير من المؤسسات الاسلامية في القاهرة ، غير أنه لم يأت ذكر للأزهر مطلقا كواحد من هذه التى أضيرت ، وبعد ذلك بعقود عدة ، يظهر الأزهر ، في كتابات الشعراني ، باعتباره المؤسسة المركزية التى تبرع لها بعض البائسوات الذين حكموا مصر ، وفي تلك المؤسسة أطلقوا مبادرات لأعمال الخير التى تفيد طلاب الأزهر (٥٣) ، وكتب رحالة مسلمون ، أثناء الحقبة العثمانية ، من أمشال افليا جلبي (شلبي) عسرفين والعجاج المغاربة ، عن الأزهر باعجاب شديد ، معترفين بأنه لا يوجد ما يدانيه في العسالم كمركز عظيم ثرى ومحترم يختص بالتعليم الديني ، اذ كان يعبح ليل نهار بالدرس ، والصلاة والذكر ،

أصبح الأزهر في القرنين السابع عشر والثامن عشر مؤسسة علمية حقا ، وملاذا للعلماء (٥٤) • حقيقة لقد كانت هناك مدارس أخرى في القاهرة ، غير أنها كانت عديمة الأهمية ، بالمقارنة بالأزهر ، بل أن الكثبر من المناصب التعليمية في المؤسسات الأخرى كان يقوم عليها مشايخ أزهر يسون (٥٥) •

#### بنيسة الأزهسر

كان عدد طلاب الأزهر يتراوح ما بين ٣٠٠٠ و ٥٠٠٠ كان يقوم بتعليمهم ٧٠ من الأساتذة بالإضافة الى المساعدين والمعلمين ، ويتحدث فرمان عثمانى بتاريخ ١١٤١ هـ / ١٧٢٩ م عن حوالى ٤٠ من العلماء والمفتين الذين جاءوا الى الديوان ليشكوا من مخصصاتهم ، بينما اجتمع حوالى ٤٠٠٠ أو ٥٠٠٠ من الطلبسة في الجامع نفسه ، للتظاهر بسبب تأخر أعطياتهم .

وكان الطلاب ينتظمون في أروقة أو دور ضيافة حيث كانوا يسكنون ويدرسون ويتسلمون جراياتهم (٥٦) ، وكانت الأروقة تنقسم على أسس عرقية واقليمية • وهكذا ، كانت هناك أروقة للاتراك ( الأروام ) والشوام،

والمغاربة ، وأهل الصعيد وأهالى مديرية الشرقية ، وما الى ذلك · وبعض الأروقة مثل المغربى والصعيدى ورواق الطلبة العميان ، كانت مضطربة بشكل شنيع ، اذ كانت التوترات والصدامات بين الجماعات العرقية داخل الأزهر كثيرة الحدوث كما سنرى فيما بعد (٥٧) ·

كانت الدراسة فى الأزهر تسير على نسق ما كان يحدث فى العصور الوسطى • اذ كانت غير رسمية ، حيث كان كل شىء متروكا تقريبا لاجتهاد الطالب واختياره ، بل ان المؤسسة نفسها لم تكن لها متطلبات للالتحاق ، أو مقررات محددة للدراسة أو امتحانات ، وما أشبه ذلك ، قبل نهاية القرن التاسيع عشر • وكان الطالب هو الذى يحسد الدرس الذى يحضره (٥٨) •

کان الطلبة بحصاون علی الاجازة ، وهی شهادة أو رخصة بتدریس مادة معینة درسوها علی شیخهم • وکانوا بحصلون علی هذه الاجازة منه هو ولیس من الأزهر ، کمؤسسة • کان التعلیم فی الازهر بنحو أکثر نحو الفردیة بمعنی عدم خصصوعه لنسق معین ، علی النقیض من نظام المدارس ( التعلیم ) العثمانیة الذی کان منتظما أکثر من ذلك بكثیر و یعتمد علی التدرج الهرمی • فالشسیخ یصل الی درجة الأستاذیة باجماع زملائه ، رغم ضرورة و جود تأکید رسسمی علی ذلك من السسلطات. الصریة (۵۹) •

### منصب شيخ الأزهر

كانت نشأة منصب شيخ الأزهر نحو نهاية القرن السابع عشر مؤشرا على نهضة الأزهر و ولقد تأكد هذا المنصب ، الخاص بالشيخ ، في القرن الشامن عشر ، حين ضعف الحكم العثماني ، شانه شان تحول منصب كبير الأشراف ( نقباء الأشراف ) الى العائلات المصرية فأكد الاسلام المصري بذلك نفسه (\*) .

ومع ندرة المعلومات المتعلقة بالتركيبة الداخلية للأزهر ، قبل القرن الثامن عشر ، الا أنه يبدو أن عالما كان يعرف بأنه أعلى من الآخرين اذ يذكر الشعراني ، بالفعل ، رأس المدرسين في الأزهر ، رغم عدم وضوح

<sup>(\*)</sup> المقصود كما ذكر المترجم طريقة المصريين في فهم الاسلام وممارسته .

وظائفه (٦٠) وثمة مصطلحات أخرى تشير الى الرفعة مثل شيخ مشايخ الأزهر تظهر أحيانا فى المصادر (٦١) وغير أن أيا من هذه الألقاب لم يكن. له وزن شيخ الأزهر وسلطته ، وهو منصب كان يخصص لرئيس العلماء الأزهريين منذ القرن الثامن عشر ، وكثيرا ما ترجم به «عميد الأزهر» (فى النسلسل الهرمى فى الكنيسة الكاثوليكية يستخدم لفظ عميد للاشارة الى رئيس كنيسة كبيرة : المترجم ) فمنذ نشأة هذا المنصب وهو على درجة قصوى من الأهمية ، غير أنه لم توضع اجراءات واضحة لاختيار من يتولاه وكان تعيين شيخ جديد للأزهر أحيانا ما يصحبه قدر من العنف والمذاهب وكان تعيين شيخ جديد للأزهر أحيانا ما يصحبه قدر من العنف وتكشف الصراعات التى تحيط بهذا المنصب قدرا كبيرا من التوترات داخل جهاز العلماء ومجتمع الأزهر بصفة عامة .

من بين أول ستة مشايخ للأزهر ، كان هناك خمسة من المالكية (٦٢) . ولم يكتسب الشافعية احتكارهم للمنصب الا ابتداء من الشيخ السادس فصاعدا . وأول شيخ للأزهر ، كان محمد بن عبد الله الخراشي ، الذي توفي عام ١١٠١ هـ / ١٦٩٠ م وخلفه محمد النشرتي (٦٣) . وبعد وفاة النشرتي عام ١١٠٠ هـ / ١٧٠٩ م ، نشب صراع عنيف أدى الى قتل عدد من الناس . وكان هذا الصراع بين أتباع شيخين هما : النفراوي والقليني، على المنصب الذي أضيفت اليه مهام تعليمية ( تدريسية ) في المدرسة المقبغاوية أو الأقباغاوية Aqbughawiyya . وبعد أن وبغ نقيب الأشراف المسيخين في الديوان على سلوك أتباعهم ، تم أخيرا تعيين القليني (٦٤) واسم الثراء ومن كبار ملاك الأراضي وباعتباره من رجال الأعمال ، استطاع واسم الثراء ومن كبار ملاك الأراضي وباعتباره من رجال الأعمال ، استطاع أن يقنع الباب العالى بأن يتبرع بخمسين كيسا ، لاجراء اصلاحات في الأزهر ، ثم ساهم ، اسماعيل بك ، الرجل القوى في مصر ، في ذلك الوقت ، بثلاثة عشر كيسا أخرى .

وعلى النقيض من ذلك ، كان شيخ الأزهر التالى ، ابراهيم موسى الفيومى ، ( ١١٣٧ هـ / ١٧٢٤ م ) رجل دنيا فأهمل ادارة هذه المؤسسة (٦٥) ٠

وكان الشيخ عبد الله الشبراوى ، الذى كانت له علاقات جيدة جدا مع الأمراء ، هو أول شيخ شافعى يتولى منصب شيخ الأزهر • وكان دارسا مهما ، وشاءرا جمع لعلى باشا بن الحكيم تاريخا لمصر ، ضم فصلا عن الحكام حتى زمانه • وتحت زعامة الشبراوى ، شعر العلماء بالكرامة والوقار (٦٦) • ومات الشبراوى فى ١١٧١ هـ / ١٧٥٧ م ليخلفه الشيخ محمد بن سالم الحفنى ، أو الحفناوى ، ( ١١٨١ هـ / ١٧٦٧ م ) ، الذى عرف بصفة خاصة باعتباره « صوفى خلوتى » (٦١) وتبعه عبد الرءوف السجينى ( ت ١١٨٢ هـ / ١٧٦٧ م ) .

وكان شيخ الأزهر التالى ، أحمد بن عبد المنعم الدمنهورى ، نسيج وحده ، بما أنه لم يكن معروفا بأى مذهب بعينه ، وانما حصل على اجازات من علماء من جميع المذاهب الفقيية • كما كان يقدم الفتاوى حسب تعاليم جميع المذاهب ، ولهذا السحبب كنى بالمذهبى ، أى رجل جميع المذاهب • لقد كان مشللا آخر ليتيم معدم وصل الى الأزهر ، وارتقى الى مراتب الشهرة والثراء والنفوذ • فكان الأمراء يعطونه الهبات ، ولكنهم أيضا كانوا يحترمونه لتعبيره عن رأيه بقوة (٦٨) •

وتبع وفاة الدمنهورى في العاشر من رجب ١٩٩٢ هـ / الرابع من أغسطس ١٧٧٨ م، صراع طويل على المنصب و تطور ذلك الصراع الى مواجهة بين الشسافعية والحنفية مع ما في ذلك من ظللل وطنية مصرية عمل كان الطامع الى المنصب هو الشيخ عبد الرحمن بن عمر العريشي وهو رجل طموح غير عادى وبدت فرصته ضئيلة ، لأن علماء القاهرة اعتبروه غريبا خارجا ، وافدا ، لكونه حنفيا ومن أبناء العريش ، وهي مدينة صغيرة في شمال سيناء وغير أنه كان أيضا صوفيا خلوتيا وكان ذلك في تلك الفترة ، من المتطلبات الضرورية للقبول الاجتماعي بين كبار العلميساء .

وقد أخبر العريشى ابراهيم بك ، شيخ البلد ، ان الدمنهورى حين كان في فراش مرضه رشحه نائبا له • ونال العريشى تأييد الأمراء ، والشيخ السادات ، من زعماء الصوفية ، فعينه الأمراء شيخا للأزهر •

فأغضب تعيين العريشي مؤسسة الأزهر التي يسيطر عليها الشافعية ، الذين اعتبروه مغامرا غريبا يحمل خرجا ٠ ( تعبير أمريكي يصف الجنوبيين الذين ذهبوا الى الشمال للتكسب) وقال العلماء أن المنصب من حق الشافعية ، وليس من حق حنفى أن يطالب به ، وعلى الأخص شخص من مكان قصى • فأرسل الشافعية ، بزعامة محمد بن الجوهرى ، وهو شيخ وقور مستقل ، شكوى لابراهيم ومراد اللذين كانا يحكمان مصر ، مطالبين بتعيين الشبيخ أحمد العروسي ، وهو شافعي ، بدلا من العريشي • الا أن البكوات الذين كانوا في المعتاد ، يترددون في أن يساقوا الى مشاجرات العلماء ، اعتبروا الشكوى تحديا لسلطتهم · فقال ابراهيم بك : « من المستحيل أن يغير الصغار ما فعله الكبار » واعتبر أن الاعتراض على تعيين حنفي شيخا للأزهر شيء غير منصف وغير اسلامي وقال: « أليس الحنفية مسلمين ، وأليس هذا هو أقدم مذهب ؟ والأمراء والقاضي والباشا ٠ أليسوا بحنفيين ، وأليس السلطان نفسه ينتمى الى هذا المذهب ؟ » وبدت حجة ابراهيم بك معقولة ، ومنصفة ، كما أننا ، ينبغي ، أن نكرر أن الطبقة الحاكمة سواء من العثمانيين أو المماليك لم تفرض أبدا مرشحا من مذهبها على الأزهر •

ذهب العلماء الى ضريح الامام الشافعى ، ليلة الجمعة ، وقضوا الليلة هناك و ان مثل هذه الزيارة المنظمة الى ضريح الولى وصلت الى حد المظاهرة بين علماء الشافعية ومؤيديهم من غير العلماء ضد تدخل الأمراء في شئونهم الداخلية و وكان المتحدث عن العلماء هو محمد بن الجوهرى الذي سبق ذكره ، والذي كان يحظى باحترام الأمراء لأنه على النقيض من غيره من العلماء ، لم يسع الى صحبتهم ولم يطمع في هباتهم و أخبر ابن الجوهرى مراد بك « باسم الامام الشافعي سيد البلاد » بأنه أي مراد، عليه أن يخلع رداء الشرف على العروسي باعتباره رأس الشافعية ، تماءا كما كان الشيخ الدردير رأس المالكية و وبالفعل نصب العروسي ، وصاد مرموقا بعد ذلك ، كما يقول الجبرتي و

على ما يبدو حل العروسي محل العريشي كشيخ للأزهر ، رغم ان الجبرتي لا يقول ذلك بالتحديد • واستمرت المنافسة بين الزعيمين

الدينيين لمدة سبعة أشهر ٠ اذ كان الحنفية يساندون العريشي ٠ كما كان يؤيده الشيخ السادات والمغاربة حسب اتجاه شيخهم أبي الحسن القلعي وكذلك الأمراء . ومن الواضح أن جميع القوى غير الشسافعية تجمعت خلف العريشي ضه احتكار الشافعية للمنصب وجاء سقوط عبد الرحمن العريشي على حين غرة • لقد بدأت شرارته بنزاع عنيف بين رواقين حنفيين في الأزهر ، وهما التركي والشامي ، قتل فيه أحد الأنراك وجرح آخر • فشكا الأتراك لبكوات الماليك • فتعاطفوا معهم من قبيل القرب العنصري ( الجنسية ) كما يقول الجبرتي • وأمر العريشي باجراء تحقيق في الأمر باعتباره مسئولا عن الشوام ، غير أنه بدلا من تقديم قائمة بمثيري الشغب ، كما أمر ، فقد سلم قائمة بأسماء وهمية بينما فر مرتكبو الحادث من الشوام • فخلع ، عندئذ ، من منصب كبير مفتى الحنفية ، وتوفى بعد ذلك بوقت قصير في بيته ، رجلا مهيض الجناح ، وتولى شخص آخر الرواق الشامى • ولم يسمح لأبناء المجدل وطبرية بالعودة الى الرواق ، وكان على الشوام أن يقدموا ١٠٠ رغيف من الخبز يوميـا كدية ( بدل دم ) (٦٩) . وهكذا صـار أحمد العروسي شــبخ الأزهر بلا منازع واحتفظ الشافعية باحتكارهم للمنصب

ورغم أن الشيخ أحمد العروسى دارس وعالم وصوفى خلوتى وصديق حميم للشيخ الصوفى الشهير المبجل أحمد العريان ، مع هذا كله ، لم يكن لأحمد العروسى أن يستمتع بمنصبه ، على أية حال ، لأن مدته كانت فى زمن سيادة عدم الاستقراد السياسى والمصاعب الاقتصادية الخطرة ، وكثيرا ما وقع تحت ضغط جماعات خارج الأزهر كى يتدخل نيابة عنهم لدى الأمراء ، كذلك فان المغاربة والشوام الذين كانوا معادين له ، ويتميزون بالعدوانية ، قاموا بتمرد مطالبين بمخصصاتهم (٧٠) ، وبعد وفاة العروسى عام ١٢٠٨ ه / ١٧٩٤ م قام ، مرة أخرى ، الشيخ محمد ابن الجوهــرى باختياد خليفة العروسى ، وكان آخر مشايخ الأزهر في الحقبة العثمانية هو عبد الله الشرقاوى ، وكان أيضا صوفيا خلوتيا ممارسا لهذه الطريقة ، وكانت صوفيته جلية في اعماله ، وحاول أن يجرب نفسه أيضا في كتابة التاريخ ، وقام الفرنسيون بتعيينه رئيسا يجرب نفسه أيضا في كتابة التاريخ ، وقام الفرنسيون بتعيينه رئيسا

لديوانهم • وجمع ثروة ، أثناء الحكم الفرنسى بالاستيلاء على ممتلكات الناس الذين غادروا مصر بسبب الاحتلال • فلم يكن رأى الجبرتى فى الشرقاوى رأيا طيبا ، غير أنه لم تكن تعوزه الشجاعة وفى احدى الحالات الشهيرة ، التى سنأتى على ذكرها ، دافع عن حقوق الفلاحين ضد غبن الأمراء • ومات الشرقاوى فى أول شوال ١٢٢٧ هـ ، التاسع من أكتوبر عسام ١٨١٢ م • وبعد صراع على المنصب رشح محمد الشنوانى خلفا له (٧١) •

# الأزهر في الحياة العامة

لم يكن الأزهر أكبر المساجد وأكثر المؤسسات توقيرا على مستوى العالم من حيث العلم الدينى الاسلامى فحسب، بل كان يمثل المركز العصبى للرأى العام فى القاهرة • فكان الأزهر غالبا بؤرة لاضطرابات الأهالى ، اذ كان الطلاب يبدأون التظاهرات ، غير أن عناصر خارجية أحيانا ما كانت تقوم بها • فهناك عناصر كانت تريد أن تعبر عن حنقها من خلال هذه المؤسسة • ذلك أن القيام بتظاهرة ضد القلعة ، مركز الحكومة ، كان لابد أن تنتهى نهاية مفجعة بالنسبة للمشاركين فيها ، اذ كان الجنود سيقطعون دابرهم بلا رحمة ، كما حدث ، بالفعل ، عدة مرات • فكان من التعقل القيام بالضغط على السلطات من خلال الأزهر ، الذي كان يتمتع بحصانة من نوع ما •

كانت الاضطرابات التى يبدؤها الطلاب والمعلمون من الازهر عادة ما يكون سببها هو الضيق الاقتصادى حين تنقص العطاءات والجرايات نقصا كبيرا أو تتأخر وكان فى استطاعة الأزهريين أن يقصروا رد فعلهم على رفع شكوى ، غير أنه فى الحالات الأكثر جدية ، اعتاد الطلبة المقيمون أن يغلقوا بوابات الأزهر ويشوشوا على الدروس والصلوات هناك وكذلك فى المساجد المجاورة ، مثل مقام الحسين ومدرسة محمد بك (٧٢) ، وثمة اجراءات أكثر تطرفا كانت تشمل صسعود الطلبة فوق المآذن ، حيث يصيحون وبلعنون الأمراء ،

فى مثل هذه الحالات ، تغلق الحوانيت الموجودة فى المناطق المجاورة. اما تضامنا مع الأزهريين ، أو كاحتياط لتحاشى ما يمكن أن يقع من صدامات مع السلطات .

لقد حدثت حادثة معبرة تمام التعبير عن هذا النوع في جمادى الأولى عام ٩١١ هـ / يونيو ١٧٧٢ م ، حين كانت القضية أملاك وقف يطالب بها المغاربة • فنشب نزاع بينهم وبين يوسف بك • ويوسف بك هذا هو الأمير الذى سبق ذكره باعتباره معاديا للعلماء • ووقف الشيخ الدردير ، الزعيم المالكي الشهير بتصليل الرأى ، الى جانب المغاربة ضلد يوسف بك •

وحدث اضراب فى الأزهر والأسواق ، وتبع ذلك قيام مظاهرات ، فنشبت صدامات عنيفة بين المغاربة ورجال البك قتل فيها بعض المغاربة وجرح آخرون فتدخل اسماعيل بك ، أقوى أمراء مصر ، الى جانب العلماء وتم الوصول الى حل توفيقي (٧٢) .

وفي احدى المظاهرات التي نجمت عن أزمة اقتصادية في الأزهر والقاهرة بصفة عامة ، خرج طلبة الأزهر ، وخاصة العميان ، يصحبهم الفقراء من الأحياء المجاورة واختطفوا الطعام من الحوانيت · فحصل الأزهريون على وعد بأن مشكلتهم سوف تحدل (٧٤) · وكان من المكن ممارسة الضيغط على شييخ الأزهر نفسه · ففي من المكن ممارسة الضيغط على شييخ الأزهر نفسه · ففي العروسي مطالبين بمخصصاتهم ، فأغلقوا بوابات المسجد ، ومنعوا الشيخ من المغادرة ، لبعض الوقت ، ولم يدخل العروسي الأزهر لبعض الوقت ، وكان لا يلقى دروسه الا في المدرسة الصالحية · وذهب الى اسماعيل بك كي يرفع حالة الطلاب ، غير أن البك اتهمه بتحريضهم · وأخيرا رتب على بك ، الدفتردار ، ناظر الأزهر ، نظما يمكن الطلبة من الحصول على جراياتهم من الخبر (٧٥) ·

كانت الاضطرابات تنشب أيضا حين يتعدى مسئولو الأمن أو الجيش على سلام الأزهر نفسه وخصوصيته أو أحياء المدينة المجاورة • ففي عام

۱۱۶۳ هـ/۱۷۳۰ م، ضايق آغا الانكشارية سكان الأحياء المجاورة للازهر ، مرات كثيرة ، وذلك في مطاردته ثلاثة من الهاربين لأسباب سياسية • فشكا الأهالي للعلماء ، فاغلقت أبواب الأزهر الحتجاجا • فخشيت الحكومة من أن تنتج عن ذلك انتفاضة من الأهالي فمنع الأغا من الاقتراب مما جاور الأزهر (۷٦) • وفي حالة مماثلة عام ١٢٠٥ه/١٧٩١م، ضايق كبير شرطة القاهرة ( الوالي ) أهل حي الحسينية ، فأغلقوا الحوانيت ، وجاءوا الى الأزهر يحملون الطبول للتظاهر ، مما أجبر العلماء على الغاء دروسهم • وبعد مفاوضات معقدة مع الأمراء ، تم عزله الوالى ، وحاول من أتى بعده قصارى جهده أن يسترضى المشايخ (۷۷) •

كما سبق أن أشرنا ، كان العلماء يعدون ملاذا للجماءات التي ليست لها أية صلة بالأزهر والذين يشعرون بأن جورا ما قد حاق بهم · ذلك أن العلماء كانوا هم المتحدثين الوحيدين باسم الأهالي فهم ـ أى العلماء موضع احترام للحكام · وأحيانا ، كان العلماء على وعى برد فعل الحكام ولذا ، كانوا غير راغبين في مواجهة الأمراء في مسائل لا تخصهم بالتحديد والقطع · ولم يكن هناك سوى القليل من العلماء مين لديهم شجاعة تجعلهم يتصرفون باعتبارهم محاكم شعبية · فعلى سبيل المثال ، قاد الشييخ الدردير مظاهرة ضد الأمراء ، وأعلن عن استعداده لتحقيق العدل أو أن يموت شهيدا · كما وقف الشرقاوى دفاعا عن حقوق مستأجريه ضد أحد الأمراء ، كما سنصف فيما بعد (٧٨) · وكذلك حدث أن أصبح العلماء هم أنفسهم عرضة لغضب الأهالي ·

وفى احدى المرات ، فى زمان مجاعة ، دخل المتظاهرون الأزهر ، وأوقفوا الدروس ، وضربوا العلماء ، ( ١١٣٧ هـ / ١٧٢٤ م ) (٧٩) . ولم تنقص السجاعة شيخ الأزهر أحمد العروسى وكذلك الزعامة ، غير أنه كان فى مأزق بين الحكام وجماعات المحتجين ، بعد أن فرض اسماعيل بك ضرائب فادحة وقروضا على تجار معينين ، وأصحاب الأعمال ، فشق بعضهم طريقه الى داخل الأزهر ، وأجبروا العروسى أن يغلق بوابات المسجد ، وتعامل معه الرجال بفظاظة شديدة ، حتى ان الطلبة اضطروا

لحمايته · وتحت الضغط ، صادق العروسي على شكاية المهاجمين الموجهة لمالي اسماعيل بك الذي اتهمهم فيما بعد بالتحريض (٨٠) ·

وأثناء الحرب الأهلية بين اسماعيل ومنافسيه \_ أى البكوات الذين تراجعوا الى الصعيد وحاربوه من هناك \_ عانت القاهرة من الصراع الذى دام وقتا طويلا • ذلك أن المتاريس والتحصينات التى أقيمت للدفاع عن المدينة جعلت الحيات العادية أمرا مستحيلا ، اذ لم يتمكن الناس من الوصول الى النيل بحرية وارتفع سعر مياه الشرب بشكل موجع • فركب العروسي ومعه العديد من مشايخ الأزهر الى الديوان ، حيث طالبوا ، بشجاعة ، بل بعدوانية ، بوضع حد لمعاناة الأهالي • وحين قرىء الفرمان العثماني أمام العروسي قاطع قائلا : « ادخل في صلب الموضوع • فنحن لا نفهم اللغة التركية » وعبر عن غليان الأهالي بسبب الحرب المطولة : ان الأمراء المصريين لا يقتتلون أبدا بهذه الطريقة • فهم يصطدمون في معركة واحدة وهي التي تحدد الفائز ، والخاسر • أي دون التسبب في متاعب تزيد عن الحد للسكان المدنيين » (١٨) •

وأثناء فترة ولاية الشيخ الشرقاوى مشيخة الأزهر ، دافع هو والعلماء عن حقوق الناس مرة أخرى ، ذلك أن الفلاحين الذين كانوا مستأجرين في احدى القرى التي كان الشرقاوى ملتزما عليها ، شكا هؤلاء الفلاحون من الأمير المعروف محمد بك الألفى ، فحاول الشرقاوى أن يحل المشكلة بالتفاوض مع مراد بك وابراهيم بك ، غير أنه باء بالفشل ، نظرا لتعمق النظام الاستغلالي للأمراء ، فقاد الشرقاوى والمسايخ مظاهرة ضخمة ، انضم اليها أهالي بعض أحياء مختلفة من المدينة ، فلما رأى الأمراء أفاق حركة الاحتجاج هذه ، وجدوا أنه من الحكمة التفاوض على تسوية ، فوضع كبير القضاة وثيقة تلغى الضرائب الجائرة الطالمة ، وأصدر الباشا أمرا بنفس المعنى ، ووقع عليها الحاكمان مراد وابراهيم ،

ظن العامة ، بسذاجة ، أن علماءهم تجعوا في ابعاد الظلم في مصر ، غير أن الجبرتي الذي يروى الواقعة ، لم يداخله أي وهم ٠ اذ لم يكد يمضى شهر واحد بعد ذلك ، حتى عاد الموقف الى ما كان عليه ، أن لم يكن

أسوأ · فعلى سبيل المثال نزل مراد بك على دمياط ، وفرض ضرائب مرتفعة بصفة خاصة على سكانها (٨٢) ·

#### الخساتوة

كثيرا ما يتهم الجبرتى غالبية العلماء بمداهنة الحكام للحصول على تعيينات ، وهبات وثروة وتكريم ، غير أنه سيكون من الخطأ وصم جميع العلماء بالخضوع للحكام ، فكما يبين الجبرتى نفسه ، خرج من بين العلماء برجال ذوو شخصية كانوا يتحدون الأمراء اذا ما هسدد أحسد امتيازاتهم أو استقلالهم ، أو اذا باغت معاناة العوام حدودا لا تطاق ، وكان هؤلاء العلماء من ذوى العزم ، الذين كانوا يستنكفون من صحبة الحكام ويرفضون ما يمنحونهم من فوائد ، فكانوا موضع احترام الأمراء ، بل وكان هؤلاء الأمراء يخشونهم أحيانا ،

كان العاماء حلقة وصل شديدة الأهمية بين الحكام والرعية: فلم تستطع الطبقة الحاكمة سواء كانت من المماليك أو العثمانيين أن تتجاهل ممثلى دينهم ، الذين حملوا قيمه وتراثه .

ورغم أنه ربما كان من الممكن شراء معظم العلماء ، الا أن الأمراء الباشموات لم يقللوا من شمان الزعامة الدينية التي يحتمل أن تسبب لهم المتاعب •

وحتى الأمثلة القليلة التي ذكرناها في هذا الفصل توضع أن الأمراء كانوا في المعتاد يفضلون أن يستخدموا العلماء من أجل التفاوض والوصول الى حلول توفيقية مع الأهالى ، بدلا من الاحتكاك بهم •

وفى الختام تقول: ان العلماء لم يكن متوقعا منهم أن يجعلوا هذا الحكم العسكرى الجائر في مصر العثمانية معتدلا ، غير أنهم كانوا مقياسا لحالة الأهالي المزاجية كما كانوا أحيانا قادرين على ردع أسوأ أنواع سوء

الحكم · فاذا ما أخذنا في الاعتبار ظروف العلماء والقيود التي كانت تحدهم ، لاتضح أنهم وحدهم الذين استطاعوا أن يكونوا بمثابة زعماء يتحدثون باسم الناس · وبالرغم من موقعهم المميز ، الا أنهم كانوا ، في نهاية الأمر ، أقرب الى الرعية منهم الى الطبقة الحاكمة ·

#### الفصيل الخيامس

# التصيوف والمتصيوفة

كان المجتمع المصرى ، تحت الحكم العثمانى ، كما كان دائما عميق التدين • كما كانت الصوفية ، جزءا لا يتجزأ من هذا التدين ، اذ لا يمكن فهم حياة الشعب المصرى الدينية والثقافية والاجتماعية بدونها • ولم تكن الصوفية طائفة منفصلة ، وانما هى حركة شعبية بلغت كل ركن من أركان المجتمع •

ومع بداية القرن السادس عشر ، فقدت الدراسات الدينية الاسلامية الكثير مما تمتعت به من أصالة وجدة في السيابق ، بالرغم من كثرة الكتابات وبالرغم من النشاط الواسع في مجال التعليم • ذلك أن سمة القراءة المجدبة التي انشغل بها العلماء ، تلك التي ركزت على المسائل الشرعية الفنية ، النظرية ، لم تكن قادرة على أن تقدم للمجتمع المسلم ، وبخاصة عامة الناس ، ما للدين من تجربة دافئة حميمية عاطنية ، أي ذلك الشعور بالاتصال بالله اتصالا مباشرا والتفاعل مع تعاليم النبي ( عليه ) . وهو ما قدمه الصوفية •

لقد أدى هذا الخلل الى زيادة النشـــاط الديني والثقافي للصوفية في مصر وفي أصقاع الاسلام الأخرى في أواخر حقبة العصور الوسطى •

وعلى الصعيد الاجتماعي ، تعد العلاقة بين الاسلام السنى المعيارى من ناحية ، والصوفية من ناحية أخرى ، أكثر تعقيدا الى حد بعيد • ولقد حاول أبو حامد الغزالي (ت ١١١١ هـ ) ، الذي يمكن اعتباره أهم علماء

التوحيد في كل العصور، حاول في كتاباته المهمة أن يصل الى حد توفيقي يلتزم به الصوفية بأحكام الشريعة وأن يقبل الفقهاء الصوفية باعتبارها جزءا مشروعا من الاسلام لا يتجزأ عنه • اذ أصر الغزالي على الالتزام بطاعة الشريعة ، غير أنه كان يعتقد أن الصوفية قد منحت الاسلام عمقا ومعنى يتعدى التفاصيل الشرعية العقيمة والتحايل على قوانين الأخلاق • غير أن المواجهة بين العلماء والصوفية لم تكن مواجهة فكرية فحسب ، وانها كانت أيضا تنظوى على مصالح ، وطموحات ، وحسد •

ومن الصعوبة بمكان أن نصدر أحكاما عامة عن الصلات بين السنة والصوفية ، بسبب ما لهذه الوشائج من تعقيد ودقة وبسبب الطبيعة المختلفة لهذين الجانبين من جوانب الاسلام · فبينما السنة متسقة ذات شكل موحد ، كانت الصوفية بلا شكل محدد كما كانت متعددة الوجوه ، ذلك أن تعليم العلماء واتجاهاتهم كانت متشابهة في كل مكان عبر العالم الاسلامي ( السني ) بأكمله ، رغم الخلافات المذهبية والمحلية ، بينما كشفت الحركات الصوفية ، على النقيض من ذلك ، عن تنوع يبعث على البلبلة غالبا ما تكون ظاهرة داخل الطريقة الصوفية الواحدة ، كما سيتضع فيما بعد •

ومن أقدم الأزمنة ، كانت السنة والصوفية في حالة منافسة · فالتوترات بين المتصوفة ، من ناحية ، وعلماء التوحيد ، والفقهاء ومعلمي المدارس ، من ناحية أخرى ، شكلت علامات على وجود ديانة حية كما أسهمت بالكثير في الثقافة الاسلامية ·

ويحاول هذا الفصل أن يصف الصوفية المصرية ومكانها في الاسلام ابان الحقبة العثمانية ·

## أثر الفتح العثماني على الصوفية المصرية

لم يقم الفتح العثماني بتحويل كبير في مؤسسات مصر الدينية · فالصوفية سبق أن كانت نشطة وناضجة تحت حكم الماليك ، ذلك أن

الطرق الصوفية والزوايا والتكايا (جمع تكية) ومآدب الصوفية واحتفالاتهم كانت أمورا مألوفة وعلى أية حال ، فقد أعطى نظام الحكم العثمانى دافعا قويا للصوفية ، فأثناء القرون الثلاثة للحكم العثمانى حققت الصوفية تقدما عظيما فى المجتمع المصرى ، فلو قارن المرء الوضع فى نهاية الحقبة الملوكية (١) مع ما حدث من تطورات فى القرن السادس عشر (كما رآها عبد الوهاب الشعرانى وغيره ) (٢) مع القرن السابع عشر (الأوصاف التفصيلية التى كتبها افليا شلبى (جلبى )) ، وكذلك مع التقديم الشامل البانورامى للمجتمع المصرى فى القرن الثامن عشر وأوائل القرن التاسع عشر (كما كتبه عبد الرحمن الجبرتى) اذا قمنا بكل هذه المقارنات ، عشر (كما كتبه عبد الرحمن الجبرتى) اذا قمنا بكل هذه المقارنات ، فلسوف يدرك المرء أن نفوذ المتصوفة قد تزايد ، فتعددت الطرق الصوفية، واشتدت أنشبطتها : اذ تم الاحتفال بالمزيد من الموالد ، كما تم بناء المؤسسات الصبوفية كالزوايا والتكايا وارتبط الكثير من العلماء بالصبوفية ،

ومع وضوح حقائق التزايد في نفوذ الصوفية المصرية ونشاطها ، الا أنه من الصعب تحديد الأسباب الكامنة وراء هذه التطورات • غير أنه من المؤكد أن مزاج الحكام العثمانيين المواتي كان له الأثر الكبير في تقوية وضع المتصوفة ومكانتهم • فلم يعتنق الأتراك الاسلام عن طريق علماء توحيد من السنة ، وانما عن طريق الدراويش • ومن ثم ازدهرت جميع أشكال الصوفية في الأقاليم التركية \_ ابتداء من التوحيدية (الكلية) المعقدة التي نادي بها ابن عربي (توفي ١٢٤٠هـ) ، ومن خلال الأشعار الصوفية لجلال الدين الرومي ، الصوفي المتوفي ( ١٢٧٣هـ م ) ، الى المارسات الدينية الخشينة للدد dedes ( مشايخ أتراك متصوفة ) •

وبصفة عامة ، فان الأتراك والفرس كان لديهم ميل صوفى أقوى بكثير مما كان لدى العرب ، ومع ذلك لم ينعدم التأييد للمتصوفة بين أمراء الماليك •

ومع أن رعاية العثمانيين للمتصوفة موثقة توثيقا جيدا ، الا أن مساندة الماليك لهم كانت أيضا أمرا قائما · ومع أنه تحت حكم الماليك

كان هناك غالبًا توتر خطير بين العلماء والمتصوفة ، وأن العلماء هم الذين علموا المماليك تعاليم الاسلام ، الا أن أمراء المماليك وجنودهم وقروا الأولياء (٣) • وثمة تفسير آخر يمكن أن يشرح تقدم الصوفية الى شغل دور مركزى في المجتمع المصرى قد سبقت الاشارة اليه ألا وهو تدهور حال العلماء • فبالرغم من أنهم لم يكونوا بارزين بسبب أفكارهم الأصيلة أو قدرتهم الابداعية ، الا أنهم كانوا حراس تراث طويل لم ينقطع من العلم، والأهم من ذلك ، أنهم قد لعبوا دورا لا غنى عنه في الحكم • فقطع الاحتلال العثماني التطور المطرد للطابع المصري للاسلام ونحن لا ننسي كيف نعى أبن أياس تدهور المؤسسات الاسلامية أثناء السنوات الأولى من الحكم العثماني • فبعد عام ١٥١٧ ، لم يتم تعيين العلماء المتكلمين باللغة العربية من أبناء البلاد في مناصب القضاء ، وهي المناصب الأكثر نفوذا وربحا وأوكنت هذه المناصب الآن دائمـــا لأغراب يتكلمون التركية ٠ وبالرغم من ضعف الخلافة العباسية السياسي قبل أن يقوم العثمانيون بالغائها ، الا أن هذا المنصب كان محل تبجيل ورمزا تقليديا على عظمة مصر (٤) • وعلى الصعيد الفكرى ، حدث انقطاع تام مفاجئ بعد الفتح العثماني مباشرة في حركة التاريخ المصرى الثرية ، فمن الأمور التي لها مغزى كبير أن أبرز كاتب مصرى في القرن السادس عشر كان الشعراني ، وهو متصوف • وكانت جميع هذه التطورات نتيجة تحول مصر من سلطنة الى مجرد ولاية ، وربما نشئ عن هذا ضييق واسم النطاق ، وكان هذا الوضع مواتيا للصوفية • فازدياد نفوذ الصوفية يصلح مقياسا للتدهور الفكرى والثقافي للشبعب المصرى أثناء الحقبة العثمانية • ولقد ملأت الصوفية ، إلى حد ما ، الفراغ الذي أوجده الفتح العثماني • فبينما كان العلماء منشغلين بأعمال الحكم الادارية والقانونية ( الشرعية ) ، قامت الصوفية بتغذية الحياة الداخلية ، بتوجهات غير سياسية بل ودنيوية ٠ فقدمت العزاء للمظلومين ، كما أمدتهم أيضا بالطعام الذي كان يتم توزيعه على الفقراء أثناء الاحتفالات بالموالد ، وكذلك من خلال مؤسسات خيرية مختلفة ذات صلة بالصوفية •

## الطرق الصيوفية

بالرغم من أنه في مصر وغيرها كان هناك مشايخ أفراد منعزلون ، الا أن النشاط الصوفي الرئيسي كان يجرى داخل اطار الطرق ·

ان الجدل بعيدا من الحقائق دليل تأريخي ضعيف غير أن ندرة المعلومات المتعلقة بطرق صدوفية معيندة في حقبدة الماليك الشربة توحي أن الطرق لم تكن كثيرة (٥) ومن الواضح ، عموما ، أن عددها نما مع الوقت ، ولقد قدم افليا جلبي (شلبي) أسماء العديد من الطرق في النصف الثاني من القرن السابع عشر وكذلك الجبرتي وغيره من مصادر القرن الثامن عشر (٦) ، ويقرر المليجي ، كاتب سيرة الشعرائي ، والذي كتب كتابه بعد وفاة الشعرائي بمائة وستة وثلاثين عاما ، ( ٩٧٣ هـ / كتب كتابه بعد وفاة الشعرائي انضم الى ٢٦ طريقة (٧) وترجع صدوبة التأكد من عدد الطرق الصوفية الى عالم الصوفية غير المنظم أو غير المتبلور في مصر العثمانية ،

وفى عسام ١٨١٢، أعطى محمد على باشا لرأس الأسرة البكرية (آل البكرى) سلطة رسمية على كافة المطرق والمؤسسات المرتبطة بها، وهكذا خلق تنظيما مركزيا وقناة تستطيع الحكومة من خلالها أن تراقب الجمعيات الصوفية وقبل ذلك، كانت الطرق تفتقر الى أى رئيس أعلى أو أى جهاز، رغم تمتع الأسرتين البكرية والوفائية بالمكانة المميزة، من الثروة والمكانة الاجتماعية مما أعطاهم الزعامة، غير أنها لم تكن رسمية ولم تكن سلطة متكاماة (مترابطة) (٨) ٠

وطبقا لما كتبه المليجى ، فلقد قال الشعرانى أن ( الأقطاب ) الرئيسيين فى المجتمع الصوفى أيامه كانوا السادات الوفائية والبيت أو الطريقة الصوفية المخاصة بمحمد شمس الدين الحنفى ، ( ١٤٤٨ هـ / ١٤٤٣ م ) وسيدى مدين الأشمونى ، ( شيخ صوفى آخر من القرن الخامس عشر ) وبيت سيدى « أبو العباس الغمرى » المتوفىسنة ٥٠٩ه / ١٤٩٩ ـ ١٥٠٠ م (٩) •

وحتى اذا كانت هذه القائمة دقيقة، فهى لا تعطينا ضوءا عن الطرق التى كانت موجودة فى القرن السادس عشر ، ذلك لأن اختيارات الشعرانى ذاتية ، تستبعد أى طريقة غير سنية ، فالشعرانى كان مرتبطا ، بطريقة أو آخرى ، بهؤلاء « الأقطاب » الأربعة • وحتى اذا ما توافرت قائمة كاملة للطرق الصوفية ، فهى لن تكشف عن الصورة بكاملها ، بما أن بعض الطرق كانت رئيسية ، وأخرى متفرعة عنها ، أو طرقا فرعية • فالطرق الصوفية كانت تميل الى الانقسام : فطرق جديدة تظهر وتنشق ، ثم تنشق مرة أخرى •

وتعيز كتابات الدارسين بين الطرق الصوفية التي تلتزم بالشريعة، وتلك الطرق الخارجة على التعاليم التي تغض النظر عن الشريعة مركزة على الجانب الايماني وحده • فمثلا من بين الطرق الممثلة في مصر ، كانت القادرية والسهاذلية تعد طرقا سنية ملتزمة ، والرفاعية ، والأحمدية والأزدية ، وغيرها كانت تعد طرقا غير ملتزمة بالشريعة • وعلى كل . فان الخط الفاصل بين الصوفية الملتزمة وغير الملتزمة غير واضح دائما • فعلى النقيض من الرهبان المسيحيين ، لم تكن الطرق الصوفية دائما نظما محكمة تعترف بسلطة مركزية وترتبط بمذهب واحد ، وانها كانت غالبا روابط غير محكمة تعمل على أصعدة اجتماعية مختلفة ، ولديها ايمان وممارسة يختلفان اختلافات كبرة •

كذلك كانت مسألة تحديد الطابع الدقيق لطريقة ما مسألة معقدة ، لأن الكثير من المتصوفة السنية لم يكونوا راغبين في أن يؤكدوا أو حتى يصرحوا بعضويتهم في احدى الطرق ، على الأقل ، في أوائل الحقبة العثمانية • وبدلا من ذلك ، كانوا يعلنون أحيانا ، بشكل اعتذارى ، عن ولائهم للمجتمع المسلم بعامة ، وللشريعة والصوفية بصفة عامة ( الطريق القويم ) (\*) ، وهكذا يتكتمون على أية صلة بأية طريقة • فالمتصوف السنى كان ولاؤه لشيخه وليس لأى تنظيم •

<sup>(★)</sup> في النص طريق القوم ، وهو خطأ مطبعي غالبا •

ان هذا النوع من العلاقة يبرز بوضوح في أعمال الشعرائي عن حياة المتصوفة (طبقات المتصوفة) ، حيث يصور وسطه الخاص المكون تقريبا من مشايخ صوفية سنيين • ففي قاعة الصور (يقصد طبقات الشعرائي) هذه التي تمشل رجال الدين ، نادرا ما يذكر انتماه اي شخص باحدى الطرق ، ذلك أن التركيز دائما ما يكون على علاقته بعلميه ، اخوته على الطريق ، وتلاميذه (١٠) • ففي العديد من كتابات الشحرائي الكشير من الاشارات لذاته ، فلقد كتب سيرة ذاتية مطولة بعنوان لطائف المنن ـ ولم يذكر قط عضويته في أي من الطرق • فأخطأ بعض الدارسين المحدثين ووصفوه بأنه شاذني ، غير أن القراءة المدققة في أعماله تبين أنه بينما كان يحمل تقديرا عظيما لهذه الطريقة ، الا أنه لم ينتم اليها • اذ يمكن وضع الشعرائي ضمن التراث الشاذلي ، ولكن ليس في الوسط الاجتماعي للطريقة • ذلك أن الطريقة الشاذلية كانت صيغة صوفية مدنية مثقفة أرستقراطية ، بينما كان الشعرائي فتي قرويا له أذواق بسيطة ومتواضعة •

كان الشعرانى وزملاؤه من المشايخ مرتبطين بفرقة سيدى أحمد البدوى المتوفى في سنة ١٢٧٦ ، وهو أكثر أولياء المتصوفة شعبية مصر ، وكانوا يعتبرون من الأحمدية ، على الأقل من وجهة نظر الأجيال اللاحقة ، ومع ذلك ، فانهم انتقدوا الأحمدية أو (البدوية) طريقة أحمد البدوى انتقادا شهديدا ، لأنهم كانوا من الدراويش غير المنضبطة ، التى انتهكت أحكام الشريعة وكانوا متهمين بسهوء التصرف الدينى والأخلاقى ، فكيف يمكن تفسير هذا التناقض الظاهرى ؟

ان العنصر المسترك بين المسايخ الصوفية السسنة الملتزمين والدراويش الأحمدية هو تبجيلهم لسيدى أحمد البدوى ولقد كافح المتصوفة السسنة ضد نفوذ الدراويش عن طريق محاولة نشر الاسلام الحقيقى بين عامة الناس ، الذين كانوا واقعين تحت تأثير الدراويش و

وشنت المعركة من أجل الاسلام الصافى النقى باسم الولى ، مستخدمه حججا مثل : « ان ما تفعلونه أو ما يعلمه الدراويش لكم » ضد رغبة أحمد البدوى • فلو كانت هذه الأفعال مقبولة لديه لفعلناها نحن أنفسنا ولكنها ليست كذلك (١١) • من الواضع اذن ، أنه كانت هناك أكثر من طريقة واحدة للانتماء لاحدى الطرق أو الارتباط بفرقة أحد الأولياء •

وعلى العكس من زمن الشعرانى ، فاننا نجد فى جميع السير التى كتبها الجبرتى عن العلماء والمتصوفة سجلا منتظما لانتماءاتهم لطرقهم تقريبا كجزء من أسمائهم ، مثل مسقط رؤوسهم ومدارسهم الفقهية (١٢)، وقد يشير هذا التغيير بشكل جيد الى أنه مع مقدم القرن الثامن عشر كانت الطرق الصحوفية قد تبلورت وصحارت أكثر وضحوحا من الناحية التنظيمية .

## الطرق الصوفية الرئيسية

في أوائل الحقبة العثمانية ، كانت الساذلية هي أقدم الطرق الصوفية من الناحية الفكرية كما كانت أكثر هذه الطرق الرستقراطية في مصر كان أبوها الروحي هو أبو مدين شعيب المتوفي سنة ٩٧١ ، غير أن المؤسس الفعلى لهذه الطريقة التي تحمل اسمه هو أبو الحسن الشاذلي ( المتوفي منة ١٢٥٨ ) ، وكان كلاهما متصوفة من شمال أفريقية • فغادر الشاذلي شمال أفريقية الى الاسكندرية ، التي صارت مركزا صوفيا مهما واذ تغلبت الطريقة على معارضة العلماء ، صارت طريقة شعبية ، فأفرزت الكثير من الشعراء الموهوبين ، والكتاب الذين كانت تنتشر رسائلهم في الكثير من دواثر المتصوفة الذين يجيدون القراءة ، وكانت القصائد والأوراد ترتل في الاحتفالات الدينية (١٣) • ذلك أن الطريقة كانت تهدف الى تهذيب الحياة الداخلية ، فلم تفرض ملبسا معينا وكانت عادة لا تنشيء صفة (\*) ، (أي مكانا لاعتزال المتصوفة) (١٤) كما أنها لم تشجع الالتصاق بولي أو ضريح •

<sup>(\*)</sup> صفة بضم الصاد وتشديد الفاء وفتحها ٠

الأحمدية باعتبارهم فاسدين ومنحلين بشكل ميؤوس منه ويأبي بعض المسايخ المتصوفة قبول من يتقدمون اليهم ممن كانوا واقعين تحت تأثير الأحمدية والحدة من الأحمدية والحدة من الطرق المرذولة ، التي استنكر العلماء والمتصوفة السنة ما تذهب اليه من تطرف وتعد وافراط (١٧) ولم يكن المنتمون للطريقة الأحمدية من بين النخبة ، غير أنها لم تكن خارجة على التعاليم الدينية الصحيحة خروجا تاما و وتماما كما استطاع المتصوفة السنة في القرن السادس عشر أن يرتبطوا بالأحمدية كذلك فان الطرق ، في الأزمنة اللاحقة كانت لها تعبيرات وتسعبات مختلفة .

وحين كان الجبرتي يصف موالدهم العنيفة ، استنكر الطروق الشريطانية التي تطابق نفسها (عن زيف) مع الأولياء المدفونين في الأضرحة الشهيرة ، مثل الأحمدية والقادرية والبرهانية وغيرها (١٨) والجبرتي مثل الشعراني الذي سبقه بثلاثة قرون ، لا يوجه هجوما ضد الأحمدية (والطرق الأخرى) بما في الهجوم من معنى ، وانها يهاجم أكثر تعبيراتهم السوقية ومها يؤيد رأينا دمغه للطريقة القادرية بأنها شيطانية ، وهي المعروفة لدى الجميع بأنها سنية ، والأكثر من ذلك ، فأن الجبرتي كتب بنفسه ، سيرا لمشايخ الأحمدية ، الذين كان ينظر اليهم نظرة استحسان : وفي تأبينه للشيخ ربيع الشيال (المتوفى ١١٢١هم / نظرة استحسان : وفي تأبينه للشيخ ربيع الشيال (المتوفى ١١٢١هم / الأحمدية في دمياط ، اذ كان زاهدا شهديه الورع حريصا على أداء الصلوات ، ويراعي الأحكام الدينية ، والذكر ، وكان يتكسب قوته بساطة عن طريق العمل كحمال (١٩) ،

ويبدو أنه من المؤكد أن الطريقة الأحمدية كان لها عدد أكبر من الأتباع والمراكز والأفرع من غيرها من الطرق • فبينما كانت الأحمدية أقل شأنا من الناحية الثقافية ، من الشاذلية ، الا أنها كانت أكثر شيوعا بكثير ، وأكثر نفوذا من الناحية الاجتماعية ، بما أن الارتباط الروحي بسيدي أحمد البدوي كان بمثابة الصرعة ( المودة ) بين الطبقة الحاكمة في السلطنة المملوكية • وحين خرج السلطان قنصوه الغوري للحرب في

الشام ضد العثمانيين ، جنبا الى جنب مع الخليفة العباسى ، اخذ معه زعماء الأحمدية والرفاعية كى يعطى حملته شرعية دينية (٢٠) • ولم يقل نفوذ الأحمدية بعد الفتح العثمانى ، اذ لا تدع أوصاف افليا جلبى أى مجال للشك فى أن الأحمدية فى القرن السابع عشر كان لهم أكبر عدد من الأتباع (٢١) • ويقول لين ، فى أوائل القرن التاسع عشر ، عن الأحمدية : « انها طريقة كبيرة العدد وشديدة الاحترام » (٢٢) • اذ ربما كانت الطريقة الأحمدية أفضل تنظيما من معظم الطرق الاخرى • اذ كان بها شيخ مشايخ الأحمدية رئيسا على سائر المشايخ •

وفى تأبين الجبراتى للشيخ على بن محمد الشناوى ، المكنى بندق ( المتوفى فى سنة ١١٨٦ هـ / ١٧٧٢ م ) ، يصف الشيخ بانه « رئيس مشايخ الأحمدية فى زمانه » (٢٣) • وكان ينحدر نسبه مباشرة من محمد الشناوى ، الذى سبق ذكره ، كأحد مشايخ الشعرانى ، والذى كان يعيش فى محلة روح ، شمال طنطا (٢٤) • ان هذه المعلومات تؤكد على ارتباط المتصوفة السنة بالطريقة الأحمدية كما أنه من الواضح أن هذه الصلات ظلت لقرون • اذ يكنب على مبارك أن الأحمدية لها ١٦ فرعا وهو أكثر مما لدى أية طريقة أخرى •

وفى وقت متأخر ، يصل الى أوائل القرن العشرين ، كان لرئيس الأحمدية سيطرة على جميع مشايخ الطرق الفرعية (٢٥) .

وثمة نوع آخر من الصوفية « غير المنتظمة » يعرف باسم المطوعة قد يكون طريقة فرعية للأحمدية • ومن الواضحة أنهم كانوا يعتبرون خارجين جدا عن السنة ، ومتهمين بالجهل التام بالاسلام ، ومبغضين لعلماء الشرع ( الذين كان في امكانهم أن يرشدوهم الى الطريق القويم ) وكذلك باثارة الفتن والزني • وهذا يتضح من اشارات الشعرائي العديدة لدراويش المطوعة وكذلك من فتوى أصدرها الشيخ أبو الحسن العدوى الصعيدي ( المتوفى في ١١٨٩ هـ / ١٧٧٥ م ) ضدهم • ويبدو من المؤكد أن المطوعة كانوا ، بصفة رئيسية ، في مديرية الشرقية أو فيها فقط وكذلك في الصعيد ، حيث كان الاسلام بشكله النقى في أضعف حالاته مناك المناك النقى المناه النقى في أضعف حالاته مناك الهناك النقى المناه المناه النقى المناه المن

وكانت البرهامية (أو البرهانية) شانها شأن الأحمدية ، طريقة مصرية خالصة ، اذ نشأت في مصر وكان مركزها فيها ، ولم يكن لها أتباع كثيرون في أي مكان آخر • وكانت البرهامية التي اشتقت اسمها من اسم ابراهيم الدسوقي (المتوفي سنة ١٢٨٨) مرتبطة بالفعل بالأحمدية التي تتقدمها بقليل والأكثر شعبية • فدسوق ، مسقط رأس مؤسس الطريقة ، تقع في جوار طنطا ، وقد تكون البرهامية قد نشأت نتيجة المنافسة بين البلدتين • وكان اللون الأخضر هو لون البرهامية ، وكان مولد الدسوقي يعقد بعد مولد أحمد البدوي بأسبوع واحد (٢٧) •

وتعد الطريقة الرفاعية واحدة من أقدم الطرق في الاسلام • وأخذت اسمها من أحمد الرفاعي ( المتوفى ٥٧٢ هـ / ١١٧٦ أو ١١٧٧ م ) ، وكانت سافرة في عدم اتباع التعاليم الاسسلامية المعروفة ، وتعرف بالتعذيب الذي يتعرض له أنصارها ، اذ اعتادوا على طعن وحرق أنفسهم دون أن يتسببوا في جرح أجسادهم ، كما كان يشتهر عنهم قدرتهم على التعامل مع الثعابين ، وكان للرفاعية وجود جيد في مصر •

وصارت السعدية وهى فرع من الرفاعية، أسسها الشيخ الشامى سعد الدين الجيباوى ( المتوفى ١٣٣٥ م) ، صارت وثيقة الصلة بعادة غريبة وهى عادة ( الدوسة ) باللهجة العامية الدوس « أى الدهس » وطبقا لهذه العادة كان الشيخ يمتطى صهوة جواده ويسير فوق دراويشه المنبطحين أرضا في وضع سجود أو خضوع دون أن يسبب لهم أى ضرر حسب ما يزعبون • لقد صدر حظر وسمى لهذه العادة في القرن التاسع عشر ، غير أنها على ما يبدو ، بقيت حتى الأربعينيات من القلدرن العشرين (٢٨) •

وتعد القادرية هي أول طريقة في الاسلام وكانت تقليديا تعتبر طريقة سنية • ولقد أنشأها عبد القادر الجيلاني وهو أحد الخطباء وعلماء التوحيد الحنابلة ( توفي ٥٦١ هـ / ١١٦٦ أو ١١٦٧ م ) ، في بغداد •

كتب لين Lane قائلا: « أن راياتهم وعباءاتهم بيضاء ومعظم القادرية في مصر من صائدي الأسماك ، ويحمل هؤلاء شباكا فوق أعمدة

خسبية في المواكب الدينية وهذه الشباك ذات ألوان مختلفة (كالأخضر والأصفر والأبيض والأحمر الى آخر ذلك.) (٢٩) • ويكتب الجبرتي أن شسيخ الطريقة يتخف تقليديا منصب الأمسين في مكتب نقيب الأشراف (٣٠) •

والبكتاشية ( تكتب أيضا البقطاشية ) والمولوية وهما الطريقتان اللتان كانتا ذوى أهمية بارزة في المقاطعات التركية في الامبراطورية العثمانية \_ لم يكن لهما سوى عدد محدود من الأتباع في مصر وظلت أنشطتهما مقصورة على السكان الأتراك ، اذ لم تكن لهما مراكز خارج القاهرة ، فالتكية البكتاشية ( البقطاشية ) الرئيسية كانت تكية قصر العيني بالقرب من النيل .

وكما هو الحال في اسطنبول ، كان فرع الطريقة في القداهرة مرتبطا بالانكشارية (٣١) \*

وكانت المولوية هي طريقة « الدراويش الراقصون » كما عرفت في أوربا بسبب عادتهم في الدوران على القدم اليمني أثناء أدائهم لدعائهم • ولقد كتب افليا جلبي (شلبي) ، الذي زار الصغة ( بضم الصاد وتشديد مع فتح الفاء) المواوية في القساهرة ، أن هذا المكان كانت به قاعة خاصة بالموسسيقا ( سمع حانة أو ربما خانة ) لأن المولوية كانوا مشهورين بتربيتهم الموسيقية وقاعة أخرى ، على ما يبدو لدراسة المثنوى ، وهي قصيدة صوفية ألفها بالفارسية جسلال الدين الرومي ، مؤسس الطريقة ( ٢٢) •

وتعد البيومية ، وهى فرع آخر من الأحمدية ، مثالا طبق الأصل الطرق العامة من الناس • ولقد أنشأها على بن حجازى البيومى ، الذى صار مجذوبا • وجاء معظم من اعتقدوا به وهم كثيرون من الحسينية . أحد أحياء القاهرة المختنقة الفقيرة التى صارت حصن الطريقة • وكان يرتدى ، على مدار العام ، رداء أبيض وطاقية بيضاء تعلوها عباءة حمراء ، باعتبار أن اللون الأحمر هو لون الأحمدية ، طريقته الأصلية • وكان يقيم حلقات الذكر المنتظمة في مسجد الظاهر خارج الحسينية وكان يركب

بغلته ، كل ثلاثاء ، محاطا بأتباعه لأداء الذكر في المسجد الحسيني ، وهو أحد أكثر أضرحة القاهرة توقيرا واحتراما ·

ولقد اعترض العلماء على وجود جمهور من الحفاة القذرين في المسجد ، ونجحوا تقريبا في اقناع أحد الأمراء بمنع على البيومي وأتباعه من الدخول • غير أن الشيخ عبد الله الشبراوي ، الذي كان شيخ الأزهر ، آنذاك ، والذي كان يميل الى المجاذيب ( المكشوف عنهم الغيب ) تدخل لدى الباشا، والأمراء نيابة عن البيومي قائلا انه عالم كبير ولا يجب التحرش به • ولكي يبرهن الشبراوي على ما يقول ، رتب فصللا للبيومي في الأزهر ، حيث تأثر به العلماء شديد التأثر حتى انهم تركوه وشائه •

كان على البيومى شيخا ذا مهابة ، بل انه جعل مجرمين يتوبون وصاروا مريديه ، فاعتاد أن يقيدهم فى أعدة جامع الظاهر ويقودهم فى الشوارع وحول رقابهم ياقات ، ويجعلهم يسيرون بطريقة عسكرية حوله بينما يركب ركوبته خلال الشوارع ، بطريقة تتسم بالعظمة والأبهة ، ويحملون الأسلحة والعصى لحمايته ، وكان مصطفى باشا ، حاكم مصر ، من بين المعجبين بالبيومى، وحين تحققت نبوءة الشيخ بأن الباشا سيصبع صدرا أعظم ، شيد مسيجدا للشيخ فى الحسينية به مجمع من المرافق الدينية : كالسبيل ، وكتاب وقبة دفن فيها البيومى بعد وفاته فى عام ١١٨٣ هـ / ١٧٦٩ م (٣٣) ، وثمة دليل على أن شيخ الطريقة البيومية أوائل ١١٨٥ هـ / ١٧٦٩ م ، دخل أحد الأمراء الظلمة المغتصبين ومساعدوه الحي وسرقوا منزل أحمد سيالم الجزار ، الذي كان رئيس دراويش البيومية ، ونتيجة لهذا الظلم ، أثار أهالي الحسينية الشغب ، مغلقين المسجد الأزهر والحوانيت المجاورة (٣٤) ،

ان قائمة الطرق الخارجة عن الأصول الدينية الأكثر شيوعا فيما ذكر الجبرتى وغيره من المصادر تشمل السمانية والعفيفية والعيسوية والعربية • وبالطبع ، تعد هذه القائمة بعيدة عن الكمال •

وقد تفيد التقلبات التي تعرضت لها الطريقة الخلوتية في مصر العثمانية كتحذير يواجه الطريقة المنهجية لدراسة الصوفية . فحين ظهرت الخلوتية لأول مرة في مصر قرب نهاية حكم المماليك ، كانت صوفية تركية غير سهنية ، وفي القرن الثامن عشر ، أصبحت نصيرا للسنة ، تتمتع بمكانة رفيعة لا تضارع بين علماء الأزهر (٣٥) ، فمنذ نشأتها في مصر ، طورت الخلوتية منهجا وطريقا تطلبا تعليما صارما على يد معلم ، وكان تقدم السالك على الدرب الصوفي يتطلب تعلم « الأسماء الحسني ، بطريقة تدريجية ، حيث كل اسم تال يرمز الى مرحلة روحية أرفع ، وكان نظام المتحمس أو الناذر نفسه للطريقة يشمل الاعتزال في خلوة ومن هنا جاء اسم الطريقة ، وكانت الكلاسيكيات الصوفية التي كتبها الكاتب المتصوف العظيم محيى الدين بن عربي في القرن الثالث عشر والشاعر عمر بن الفارض ، جزءا من الأدب السرى الذي تقتصر دراسته على الملوكية وأوائل الحقبة العثمانية من وسط يتحدث باللغة التركية وكانوا الملوكية وأوائل الحقبة العثمانية من وسط يتحدث باللغة التركية وكانوا

ومن بين أبرز الخلوتية أبراهيم جولشيني (المتوفى ٩٤٠ هـ/١٥٣٤م)، الذي هرب من تبريز بعد انتصار الصغويين • وكانت له شعبية جارفة بين الفرق العثمانية في مصر ، حتى انهم كانوا يتشاجرون معا على الماء الذي كان يغسل به يده • فاستدعى الى اسطنبول ، حيث كانت الدولة على وعى بشعبيته في القاهرة ، وعند عودته كان عليه أن يلزم العزلة التسامة •

وثمة اثنان من متصوفة الخلوتية ، أيضا من مريدى روشينى ، هما : محمد دمرداش المحمدى ( المتوفى ٩٢٩ هـ / ١٥٢٢ أو ١٥٢٣ م ) ، وشاهين الجركسى ، ضابط سابق فى جيش السلطان قايت باى ، وصار ناسكا وعاش عدة عقود على جبل المقطم شرق القاهرة (٣٦) .

واشتهر عن الخلوتية أنهم كانوا يمارسون السيمياء ، وغير ذلك من العلوم الروحية (كما كان يفعل أعضاء الطرق الأخرى) بل كانوا يشبته

فى أنهم يزيفون العملات • وثمة خبر يقول بأنه حين توفى الدمرداش ، أشيع أن هناك كنزا فى تكيته • فحين ذهب القاضى للتحقق ، اكتشف معدات المارسة الكيمياء • وبذلك يكون الخلوتية قد أساءوا استخدام مبدأ الاعتزال فى خلواتهم من أجل الصلاة ، والصوم والتأمل لغرض ممارسة الكيمياء (\*) بل وتزييف النقود (٣٧) ، وصار هناك ارتباط بين الخلوتية والعادات التركية والفارسية • فمثلا ، أعد ابراهيم جولشييني قبرا بالقرب من خلوته \_ جريا على عادة المشايخ الفرس \_ لكل واحد من متصروفيه (٣٨) •

لقد كان عبد الوهاب الشعراني ممثلا حقيقيا للصهوفية المعتدلة السنية المصرية • اذ كان أكثر وداعة من أن يتشاجر علنا مع الخلوتية الذين اعتبر أنه ينقصهم الايمان الاسلامي الضحيح وممارسته ، فتجنب المواجهة الصريحة معهم ، غير أنه مم ذلك ، استنكر أسساليب ( أهل الخلوة ) ، ولم يكن يقصد بذلك سوى الخلوتية ، لتراخيهم في الوفاء بأحكام الدين وأعمالهم « للأسماء الحسنى » من أجل أغراض عملية • ذلك أنه كان يدرك الخطر النفسي الكامن في الزام الصوفي بخلوة لفترات ممتدة من الوقت ، أحيانا تصل إلى ٤٠ يوما ، وأثناء الاعتزال لمدة أربعين يوما « الأربعينية » (٣٩) لن يكون من المدهش ، أنه كانت تنمو نزاعات دينية حادة ومنافسات شخصية بن الصوفية الأكثر سنية والأكثر اعتدالا من ناحية والطريقة الصوفية التي تتسم بالنشوة حتى غياب الوعي عند الخلوتية مثل كريم الدين محمد بن أحمد الخلوتي ٠ ( المتوفى ٩٨٥ هـ / ١٥٧٨) ، وكان كريم الدين صاحب حانوت قبل أن يقدموه الى الشيخ دمرداش الذي درس مصمه المريد الشساب الروحانيات وشعر الصوفية وآدابهم • ورغم أنه أصبح مريد الدمرداش المفضل ، الا أن الشمسيخ. لم يذكر كريم الدين كخليفة له ( كرئيس للطريقة ) • فحين أذل الشيخ الجديد كريم الدين ، ترك الركز الصوفي ، وبمرور الوقت وطد نفسه

<sup>(★)</sup> المقصود السيمياء بمفهومها القديم الذي يمتزج فيه العلم بالخرافة ، وليس الكيمياء المعروفة الآن كعلم من العلوم المديلة .

رئيسا للخلوتية فى القاهرة • وحين بلغت الشعرانى أخبار شعبية كريم الدين ، ذهب ليرى كريم الدين فاذا به يكتشف أن الخلوتى جاهل بممارسات أولية مثل كيفية الوضوء وحين عرض الشعرانى أن يعلمه منخر الخلوتى منه \* « يريد أن يجعل منى فقيها بينما أنا متصوف ، • ومنذ ذلك الوقت فصاعدا تجنبه الشعرانى •

يقول عبد الراوف المناوى (المتوفى ١٠٣١هم / ١٦٢١م)، تابع الشعرانى وخليفته حكورخ للصوفية المصرية عن حياة كريم الدين العملية : «كانت العلاقات بينه وبين الشميعرانى علاقات متنافسين متكافئين، وبعد وفاة الشعرانى عام ( ٩٧٣هم / ١٥٦٥م)، صار كريم الدين زعيم الصوفية فى القاهرة بلا منازع (٤٠) ٠

وثمة ملحوظة تعزى الى محمد التركى أحد مريدى كريم الدين، تبصرنا باتجاه الخلوتية ازاء الشاذلية • فحين كان يشكو من أن متصوفة أياهه جهلاء وأن صوفيتهم تتكون من الزيف والخيالات ، لخص الاضمحلال علما رآه: « لقد أصبح سبيل الخلوتية هو سبيل الشاذلية » (٤١) •

وظلت الصوفية التركية تؤثر في المجتمع المصرى بعد الفتح المثماني ، كما يمكن أن نرى من سير المسايخ الأتراك في مؤلفات المناوى (٤٢) ، ومع أن المعلومات الخاصة بالخلوتية في القرن السابع عشر شحيحة ، فأن الطريقة استمرت في نشاطها على الأسس التي أرسيت في القرن السابق: أذ يكتب أفليا جلبي (شلبي) عن عدة تكايا خلوتية ، ويشير إلى متصوفة الخلوتية وهم يسيرون في موكب احتفال مظوسي ، تعلوهم علامات الشرف على النقيض من دراويش الطرق الأخرى مغير للنضبطين (٣٤) ، وبقيت الزاوية التي أنشاعا الدمرداش بلا انقطاع على الأقل حتى القرن الشامن عشر تحت توجيه أسرة المؤسس (٤٤) ،

وثمة صفة (خانقاه أو زاوية ) أخرى للمتصوفة الأتراك من الطريقة الخلوتية تم بناؤها عام ( ١١١٢ هـ / ١٧٠١ م ) ، في ميدان قرا ميدان .

وقد قام ببنائها محمد باشا حاکم مصر (۵۵) \* وحتی القرن الثامن عشر ، کانت الخلوتیة مقصورة علی الجالیة الترکیة فی مصر ، غیر أن هذا تغیر نتیجة للنشاط الذی قام به أحد المشایخ المتصوفة الشوام ویسمی مصطفی بن کمال البکری ( ۱۰۹۹ هم / ۱۲۸۸ م – ۱۱۹۲ هم / ۱۷۶۹ م) (٤٦) وهو من دمشق ، کان کثیر الأسفار ، وکانت زیارته الأولی لمصر عام ۱۱۳۳ هم / ۱۷۲۰ س ۱۷۲۱ م ، ولقد نشر الخلوتیة طریقتهم علی منهاج شسیخ ترکی یدعی علی أفندی قرباش ، وکان منهاجه یسمی القربشلیة ، وألف مصطفی البکری ها یقرب من ۲۰۰ رسالة وأکثر من محمد بن سسالم الحفنی ( أو الحفناوی ) ، من علماء المذهب الشافعی البارزین ، الذی قدر له أن یرتفع شانه حتی یصبح شیخا للازهر من ۱۱۷۱ هم / ۱۷۷۷ م ال ۱۷۸۷ م ال ۱۷۷۷ م ال ۱۷۵۷ م ال ۱۷۷۷ م ال ۱۷۵۷ م ال ۱۷۵۷ م ال ۱۷۷۷ م ال ۱۷۷۷ م ال ۱۷۷۷ م ال ۱۷۵۷ م ال ۱۷۵۰ م ال ۱۷۵۷ م ال ۱۷۵۰ م ال ۱۷۵۷ م ال ۱۷۵۷ م ال ۱۷۵۷ م ال ۱۷۵۷ م ال ۱۷۵۰ م ال ۱۷۵۰ م ال ۱۷۵۰ م ال ۱۷۵۷ م ال ۱۷۵۰ م ال ۱

لقد بدأ الحفني حياته اللامعة كصبي فقير من قرية صغرة بمديرية الشرقية وفي الرابعة عشرة من عمره، حضر للدراسة في القاهرة ، حيث قام بنسخ المخطوطات كي يكسب قوته • ثم أعطاه أحد الناس مبلغا كبيرا من المال وبعد أن أتته هذه الثروة ، أصبح شديد الثراء ، بحيث كان يطعم من ٤٠ الى ٥٠ شخصا يوميـا على مائدته ، ويمد أتباعه بالعون ٠ وكان أول مرشد متصوف للحفني شيخ مغربي ، هو أحمد الشاذلي المغربي، غير أن حياته الصوفية الحقيقية بدأت حين ارتبط بالبكرى ، أذ بلغ من شدة ارتباطه بالبكرى أنه ذهب الى القدس كى يزوره هناك ، وهذه مهمة غير عادية بالنسبة لطالب علم مصرى ، لأن المصريين كانوا يترددون في السفر ، وعادة ما كانوا لا يغادرون بلادهم الا أثناء الحج • ولم يقبل الحفني الصارم الراغبين للانضمام الى الطريقة بسهولة الا بعد تفحص ما بنفوسهم • غير أن البكري طلب منه أن يقبل الجميع ، بغض النظر عما اذا كان ذلك المتقدم رجـــلا ، أو أمرأة أو حتى مسيحيا • وفي حقيقة الأمر ، يقال ان الكثيرين من المسيحيين اعتنقوا الاسلام من خلال جهوده في الهداية • وحسب ما قال الجبرتي ، نشر الحفني الخلوتية بنجاح عظيم ، وكان له أتباع في الكثير من القرى • وكان الحفني على علاقات ممتازة مع

الحكام ، وكان راغب باشا يجله اجلالا خاصا · ويعتقد الجبرتي ان نفوذ الحفني على الأمراء كان من القوة والنفع ، حتى انه استطاع أن يمنع وقوع الصراع الأهلى عن طريق توبيخهم وارشادهم الى جادة الصواب وبعد وفاته في ٢٧ ربيع الأول عام ١١٨١ هـ / ١٧ من أغسطس ١٧٦٧م، « انهار النظام القديم » حسب ما قال ثم استطرد : « وجاء على بك الى الساطة » (٤٩) •

وأهم خلفاء الحفنى هو أحسد بن محمد العدوى ، وهو مالكى من الصعيد ، يشتهر باسم الدردير · ( توفى ١٢٠١ ه / ١٧٨٦ م ) وكان الدردير تلميذا للحفنى فى الأزهر يتلقى علوم الحديث بالإضافة الى أنه كان مريده فى الصلوفية · كذلك تولى سلسلة من المناصب الادارية والقضائية فى الأزهر (٥٠) ·

ومن بين مريدي الحفني الآخرين الشبيخ محمود الكردي ( المتوفي سنة ١١٩٥ هـ/١٧٨٠ م) • وتبين سيرته التفصيلية التي كتبها الجبرتي، مريده المباشر ، دور الأحلام المركزي في حياة المتصوف · ذلك أن المتصوفة كانوا يعتقدون أن أحلامهم مرشمه خاصة في حالات الشك ٠ ورغم أن الكردي صار تابع الحفني ، الا أنه أبي أن يتخلى عن أوراد القشيرى مرشده الصوفي السابق • ولم يستمر الحفني في اصراره ، فحين التقى الكردي بمصطفى البكري ، جعله الأخر يختار ما بين أوراد القشيري والخلوتيسة • فرأى الكردي فيما يرى النائم النبي ﷺ ، والقسيسيري ومصطفى البكرى مع جـده ، الخليفـة أبى بكر · وأخبـر الكردى في حليمه أن يتبع البحكري وأن يرتبل أوراده ، وأشحمهها ورد السحر ( بتشهديد السين مع فتحها وفتح الحاء ) ، الذي كان الخالوتية يرددونه قبل بزوغ الشمس (٥١) • وكان الكردي زاهدا كرس حيساته للصوفية ، ولم يخطط حياته ليكون واحدا من علماء الشريعة • وعموماً ، فان خليفته ، الشبيخ عبد الله الشرقاوي ، كان شبيخا للأزهر من ۱۲۰۸ هـ/۱۷۹۳ م الى ۱۲۲۷ هـ/۱۸۱۲ م (۵۲) . وكان أول الحفني اسرار سر أول الأسب ماء الحسنى ، فقد الشرقاوى توازنه العقلى ( بشكل مؤقت ) (\*) ولمضطر للعلاج في للصحة الآيام قلائل · وبعد خروجه من المصحة ، جدد فورا دراسته للصوفية ، تحت ارشاد محمود الكردى · وصار ناجحا تمام النجاح ، حتى ان الأخير خلع عليه تاجا ، وهى طاقية يعلوها تاج رفيع ترمز الى أنه نائب القطب المخلوتي ·

وكان الشرقاوى ، فى شبابه \_ شأنه شأن الحفنى \_ شديد الفقر ، الى أن منحه بعض التجار الشوام ، هبات جعلته رجلا غنيا .

وكان المخلوتيسة نظام تفصيلي للتصوف ، يتطلب مستوى فكريا ددينيا من أتباعه ، فأصبحت الطريقية هي السائدة بين كبار العلماء وصار التدريب الخلوتي جزءا لا يتجزأ من التكوين الروحي لدى نخبة الأزهريين ،

ومن الأمور التى لها مغزاها أن الكثير من الشباب الذى أتوا لتلقى العلم فى القاهرة كانوا بالفعل قد دخلوا احدى الطرق الصوفية فى بلادهم ، ولكنهم صاروا خلوتية فى العاصمة • وفى الكثير من الحالات ، كان السماح للشخص بالانضمام للخلوتية وسيلة لمدمج القادم الجديد فى مجتمع الأزهريين •

ولا حاجة بنا الى القول ، انه كى تتاهل المخلوتية بحيث تكون أبرز الطرق بالنسبة لعلماء الدين (على الأقل المنهاج الذى أنشأه مصطفى البكرى) ، كان عليها أن تتمتع بسمعة لا يرقى اليها أى شك من حيث اتباعها للسنة ، وخير دليل ، فى الواقع ، فعله المخلوتية لاكتساب هذه المكانة هو المدح الذى كاله لهم الجبرتى الذى اتخذ هو نفسسه طريق الخلوتية ، فالمؤرخ ، المتمسك بالسسنة بصرامة ، والذى يزدرى الأشكال المعوجة السسوقية للصوفية بما لا يدع مجالا للشك ، يصور المتصوفة الخلوتية خير تصوير ، كما أنه يثنى على الطريقة ثناء واضحا ، فهو يقول : الخلوتية ) «طريقة تقوم على دعائم الشريعة الشريفة والدين الحنيف ، فهى لا تفرض (على أتباعها) أى شىء لا يمكن احتماله ، أنها خير الطرق فهى لا تفرض (على أتباعها) أى شىء لا يمكن احتماله ، أنها خير الطرق

<sup>(\*)</sup> ما بين: القوسين اضافة من المترجم •

بما أن الذكر الخاص بها هو ( لا اله الا الله ) ، وهذا حسب الحديث الشريف خير ما يستطيع أن ينطق به انسان (٥٣) ·

## الشيخ البسكري

كانت البكرية عائلة صوفية مصرية عريقة من الأشراف ، تدعى نسبها الى « أبى بكر الصديق » ، أول الخلفاء الراشدين ، واتخلت موقعا رئيسا في الصوفية في مصر العثمانية (٥٤) • وطبقا لتراث العائلة ، فأن البكرية يرجعون بتاريخهم في مصر الى الفتح العربي في القرن الماسابع للميلاد ، وأصبحوا ذوى مكانة في القرن الخامس عشر ، حين حضر محمد جلال الدين البكرى من ديروط ، وهي قرية في الصعيد (٥٥) ، حيث كانت العائلة تسكن لعدة أجيال ، واستقر في القاهرة في ( ٨٤٩ هـ / ١٤٣٧ هـ مدسوف ، أساسا كفقيه وليس

وكان أول اتصال معروف للعائلة بالصوفية هو ارتباطها بالشيخ الشبهير عبد القادر الدشتوتى ( تكتب أيضا الدشطوطى ) ( المتوفى سنة ٩٢٤ هـ / ١٥١٧ م ) ، والذى نصب محمد جلال الدين وصيا على وقفه ٠ ويعتقد أن ثروة العائلة ومكانتها جاءت ببركة الدشتوتى ، وظل هذا المنصب في بيت البكرية حتى القرن التاسيع عشر ، كذلك فان الوصايات على أوقاف اضافية أسبغت ثروة ضخمة على البكرية (٥٦) .

وأثناء القرن السادس عشر ، وطد البكرية أنفسهم كطريقة صوفية تحت زعامة محمد شمس الدين أبيض الوجه ( المتوفى ٩٩٤ هـ/١٥٦٨م) . القد ألف أبيض الوجه وردا متميزا يسمى حزب الفتح أو حزب البكرى ، كما كان معروفا باعتباره أحد الشافعية ومتصوفا شاذليا كبيرا .

ولقد اعتبر الشعرائى الخجول البسيط نفسه أدنى اجتماعيا بكثير من محمد أبيض الوجه البكرى وعائلته (٥٧) ، كما أخرجت هذه العائلة واحدا من مؤرخى مصر العشمانية وهو محمد بن أبى السرور البكرى الصديقى ، الذى تعد حولياته مصدرا لا غنى عنه لتاريخ النصف الأول

للقرن السابع عشر (٥٨) • فمع نهاية القرن السادس عشر ، حين أصبح من الممكن للأغنياء من العلماء والمتصوفة وغيرهم من المدنيين أن يحولوا ثرواتهم الى التزامات ، كان تاج العارفين البكرى ، (المتوفى ١٠٠٣ه / ١٩٩٤) ، عم المؤرخ ، يملك التزاما على ٥٠ قرية ، كانت تعطى حصادا سنويا مقداره ١٠٠٠٠٠ قنطار من السكر وكميات مشابهة من الأرز ، وبذر السمسم ، والقمح (٥٩) ٠

وكان البكرية يملكون قصرا كبيرا فخما في حي بركة الأزبكية الراقي في القاهرة ، والذي صار ملتقى النخبة الاجتماعية والسياسية · كما كانت لديهم مكتبة كبيرة وصالون أدبى · وكذلك كان لديهم مماليك ، الأمر الذي كان غير عادى تماما بالنسبة للمدنيين (٦٠) ·

كان رأس عائلة البكرى يحمل لقب شبخ سجادات البكرية ( السجادة للصلاة وشيخ السجادة تشير الى رئيس احدى الطرق ) (٦١) ولم تكن للشيخ البكرى أى سلطة رسمية على الطرق الصوفية ، ولكنه باعتباره مسئولا عن الاحتفالات بمولد النبى ، وهى أكبر حدث صوفى فى القاهرة ، أصبح له بذلك وضع فريد • وليس من الواضح متى أعطى البكرية هذا المنصب المتميز ، ولكن ، فى نهاية القرن السابع عشر ، يصف افليا جلبى ( شلبى ) الاحتفالات تحت توجيسه البكرية على أنهسا عادة مستقرة تمساما •

كانت جميع الطرق الرئيسية تشارك في هذا المولد ، الذى لابد أنه قوى من مكانة البكرية وكان البكرية يعقدون مولدا خاصما بهم ، طالما أنه قد أصبح للكثيرين منهم شمهرة بأنهم أولياء وكانوا يقيمون وليمة بالقرب من ضريح الاممام الشمافعي حيث توجد مقابر البكرية (٦٢) .

لقد محمت البكرية بالاعتراف الرسمى بامتيازهم الاجتماعي والديني على هيئة عطايا من خزانة الدولة • اذ يقول ابن أبي السرور ان والده أبا السرور البكرى ( المتوفى ١٠٠٧ هـ / ١٥٩٨ م ) ، كان أول من حصل

على لقب ( مفتى السلطنة الشريفة ) · وليس من الواضع ما الصلاحيات أو السلطات التي أسندت اليه (٦٣) ·

ومما يشبهه على مكانة البكرية الرفيعة ، توجيه الخطاب اليهم بانتظام في الفرمانات والمراسيم الصادرة باسم السلطان في اسطنبول (٦٤) · وأخيرا وليس آخرا ، فانه منذ النصف الأخير من القرن الثامن عشر، كانت العائلة تطالب بمنصب نقيب الأشراف كما سنوضع في مكان آخر من هذا الكتاب (٦٥) ·

إن نجاح عائلة البكرى يبين ارتفاع شأن وجها الصوفية المحليين بحيث انهم وصلوا الى مواقع نفوذ لا سابق لها ، وكذلك الثروة التى أحرزوها أثناء الحقبة العثمانية • ولقد تنافست البكرية مع جماعة عائلة الوفائية فى الامور المتعلقة بزعامة نخبة المتصوفة • وهى الجماعة التى سأتجه لدراستها الآن •

## السادات الوفائيسة

لقد توازى تاريخ العائلة الوفائية فى كثير من النواحى مع تاريخ البكرية ، ومع أنه من المتفق عليه أن البكرية كانت تتمتع بمكانة اجتماعية أرفع شأنا (٦٦) ، الا أن نقاط التشابه بين البيتين تبعث على الكثير من الدهشة : فكلاهما كانت له جذور عميقة فى مصر ، رغم أن البكرية كانوا أعلى شأنا من الوفائيسة لأنه يقال انهم هاجروا من تونس فى القرن الرابع عشر .

ويرجع اصم الوفائية الى محمد بن محمد الوفاء (المتوفى ١٣٥٨) وترجع العائلة اصلها الى على بن أبى طالب ، رابع الخلفاء وكان كل منهما أسرة متصوفة سنية كبيرة الأهمية فى التراث الشاذلى وبها سمات الطريقة ، مثل الموالد والأحزاب ، غير أنهما \_ البكرية والوفائية \_ لم تقبلا المنضمين الجدد ، اذ لم يكن فى مقدور أى من هؤلاء الجدد أن يكون بكريا أو وفائيا ، الا اذا كان قد ولد وفائيا أو بكريا • كذلك فان الوفائية الكسبت ثروتها بنفس طريقة البكرية ، أى بالوصايات المربحة على

مؤسسات الأوقاف و باستثمار رأس المال الذي اكتسب يهذه الطريقة للحصول على مناصب الملتزم و كما أن البكرية كانوا مسئولين عن مولد النبى (على) كان الوفائية مسئولين عن مولد الحسين وكان شيخ الوفائية ناظر المسجد الحسينى وشأنهم شأن البكرية ، كان للوفائية موالدهم وبالمثل ، تمتعوا باعتراف رسمى من اسطنبول ، وكانوا يتلقون منحا تأبتة وأخيرا ، فانهم تنافسوا مع البكرية على منصب نقابة الأشراف وقد شسغل هذا المنصب أحد الوفائيسة وهو أول مصرى رشح لهذا المنصب (٦٧) و

وكان للوفائية احتفال معيز يسمى التكنية ، كان يسبغ فيه شيخ السجادة الوفائية كنى (جمع كنية) مثل « أبو الأمداد » • أما اللقبان : أبو الاقيال ، وأبو الصفا فكان يهبهما شيخ السجادة الوفائية لمنح البركة وكان هذا الاحتفال (التكنية) يتم عادة في السابع والعشرين من رمضان ، في ليلة القدر • وكان الشيخ يفوض شخصا آخر لحضور الحفل ، في الحالات الاستثنائية ، كما حدث في حالة الشيخ عبد الرحمن العيدروسي ، الذي كان من المقرر أن يسبخ كني في اليمن (١٨) •

ربما كان محمد أبو الأنوار بن عبد الرحمن هو أكثر مشايخ الوفائية لفتا للانتباه ، أن لم يكن أحبهم • فالجبرتى يخصص له سيرة تفصيلية بشكل غير عادى ، تكشف عن الكثير من جوانب المجتمع الذى كان معاصرا له ، وتلقى الضوء على الكيفية التى استطاع بها رجل طموح حازم أن يستغل وضعه كشيخ متصوف له نفوذه ونقيب للأشراف (٦٩) • ولم تكن مطالبة أبى الأنوار بمنصب شيخ السادات الوفائية مطالبة قوية ، ذلك أنه كان وفائيا من ناحية أمه فحسب • فحين انقطع نسل الذكور فى العائلة ، فى ١١٧٦ ه / ١٧٦٢ م ١٧٦٣ م أسرع بوضع التاج على رأسه ، وتزوج أم السسيخ المتوفى وانتقل الى منزل قريب من قصر الخليفة الوفائي • وانتظر ست سنوات أخرى حتى وفاة أحد المنافسين الذى كان قد عين فى المنصب ، ثم ركب فى عام ١١٨٦ ه / ١٧٦٨ م ١٧٦٨ م مع الخرية في المنصب ، ثم ركب فى عام ١١٨٦ ه / ١٧٦٨ م ١٧٦٩ م مع الخرنفش ) وبعد أن قام باداء المراسم الدينية اللازمة ، خلع عليه ، على الخروت كابان Bulut Kapan ، حاكم مصر الفعلى ، رداء الشرف

وصار بذلك هو الخليفة الوفائى بحضور كبار المسايخ و وهكذا ، وضع أبو الأنوار يديه على ثروة العائلة الضخمة يروى الجبرتي أن مسكنهم كان يشبه قصر أحد الأمراء: فقد كان منيفا ، به الكثير من الحدائق ، والمخدم ، وكان من الاتساع بحيث يستوعب عددا كبيرا من الضيوف ولم يهمل أبو الأنوار دوره باعتباره راعيا للعلوم والثقافة ، فاشترى العديد من الكتب لمكتبته وكان يستضيف العلماء والشعراء و ومدحه الشعراء وضيوفه ، بمن في ذلك العلماء وداهنوه على أمل أن ينالوا عطاياه، وأن يلتقوا بالأمراء وغيرهم من الأعيان الذين كانوا يختلفون الى بيته .

وكان أبو الأنوار يدير شئونه المالية بمهارة فائقة ٠ ففي ١١٩٠ هـ / ١١٧٦ م حين وصل الى مصر حاكم جديد ، ومعه رسول كتاب \_ وهو أعلى مسئول عثماني للشئون الخارجية \_ أقنع أبو الأنوار هاتين الشخصيتين العثمانيتين الكبيرتين بأن يمنحوه ٥٠ كيسا ثم ٥٠ كيسا أخرى ، كي يصلح زاوية أجداده • وبفضل جهوده وجهود أحد العملاء كان قد أرسله الى اسطنبول ليدافع عن قضيته أمام السلطات ، تم اعفاء القرى الواقعة تحت التزامه من الضرائب المعتادة (٧٠) غير أنه كان أيضا عديم الرحمة ، اذ كان يضرب الكتبة والحاضرين عند الأضرحة الخاضعة لاشرافه ، ويأخذ الأموال عنوة كلما أمكنه ذلك • وفي احدى المرات ، ضرب أمين سر قبطيا يعمل لدى أمير البلد وحين شكا القبطى لسيده ، أجاب السيد بالقول: « ماذا تريدني أن أفعل مع شيخ عظيم ضرب، مسيحيا ؟ » وكانت معاملة أبي الأنوار لمستأجريه شديدة القسوة ، بل كانت أسوأ من معاملة غيره من الملتزمين • أذ اعتاد أن يزيد من عبء الضرائب الواقع عليهم ، وأذا قصروا في الدفع ، كان يأمر بالقبض عليهم لشهور ويجلدهم بالكرباج ٠ بل أن أبا الأنوار قام بعملية غش بحيث خلع الشيخ البكرى من الوصاية على الضريع الحسيني • ذلك أن الرجلين كان عليهما أن يتبادلا وصايتي ضريحي الحسين والامام الشافعي ، ولكن حسب ما جاء في كتاب الجبرتي، انتهى الأمر باحتفاظ أبي الأنوار بالمنصبين معا • وبالاضافة الى ذلك ، فقد استولى على وصايا تدر ريعا من أضرحة أكرم وأشهر وليين ( الحسين والشافعي) •

لقد أمر مسئولى الأمن أن يجعلوا أصحاب الحوانيت يفتحون حوانيتهم ليلا وأن يشعلوا المصابيح أثناء مولد الحسين لمدة ١٥ ليلة ، بدلا من ليلة واحدة ، حسب ما كان متبعا حتى ذلك الوقت وكان ذلك بغرض أن يزيد من مكانته ودخله من مولد الحسين ويقول الجبرتى ، أن أبا الأنوار كرس كل حياته لجمع المال وشراء العبيد والجوارى ، والخصيان وبينما صسار أكثر غنى وأعظم سلطة ، لم يعد يتنازل بالاستراك في المراسم الدينية في الأزهر ، أو حتى في المركز الوفائي ، وأنما كان يرتدى ملابس الأمراء ، بدلا من ملابس رجال الدين ، متخليا عن طاقية التاج من أجل ارتداء قاووق وهو غطاء رأس يشعر الى أصله الشريف .

غير أن هذا الشيخ عديم المبادى، ، لم تكن تنقصه الشجاعة و اذ انه أثناء حملة الجزايرلى حسن باشا التأديبية ضد الأميرين الملوكين ، مراد وابراهيم ، أوصوا أبا الأنوار على زوجاتهما وأبنائهما وحين انتوى الباشا أن يبيعهم في سوق النخاسة ، قام الشيخ بحمايتهم ، واضطر الباشا للتخلى عن فكرة البيع و وبالمثل ، وبالرغم من تهديدات الباشا ، رفض أبو الأنوار أن يسلم مبلغا من المال استأمنه ابراهيم عليه (من ناحية أخرى ، سلم الشيخ البكرى مبلغا من المال كان مراد قد أعطاء له ، وبعد أن انسحب حسن باشا من مصر ، وعاد الأميران الى القاهرة ، عاقب مراد البكرى وذلك ببيع أراضيه ) وبعد ذلك لم يخش أبو الأنوار من أن يتهم الأميرين باساءة التصرف ، قائلا : ان الفرنسيين فتحوا مصر بسسبب تصرفات المماليك الجائرة و أما قصة علاقة أبى الأنوار مع الفرنسيين والصراع ضد عمر مكرم من أجل نقابة الأشراف ، فهما خارج الفترة التي يناقشها هذا الكتاب و

وتوفى فى مارس ١٨١٣ م وهو فى منصب نقيب الأشراف وشيخ السادات الوفائية ·

### الشيخ المتمسوف

كان الشيخ المتصوف يتحكم تحكما تاما في حياة مريديه · فحسب معتقد المتصوفة ، فان عضو الطريقة الصوفية ( الفقير ) يجب أن يسلم قياده بالكامل لمشيئة الشيخ ، باعتباره « جثة في يد مغسل الجثث ، ·

ولم يكن الشيخ هو المرشد الروحي للسالك فحسب ، بل في امكانه أن يحدد كل جوانب حياته الشخصية ، بما في ذلك أكثرها حساسية · فالشيخ هو الحاكم في طريقته أو صفته ( بضم الصاد وتشديد الفاء وفتحها ) · ويصف الشعراني كيف كان محمد الغيرى في زاويته في محلة روح · اذ اعتاد الشيخ أن يجمع مريديه مرة أو مرتين في الأسبوع ويطلب منهم أن يعرضوا عليه خلافاتهم · وفي الطريقة الأحمدية ، كان الشيخ الذي يقوم بدور الحكم ، يجلس في الخلف حتى لا يرى أحد أسيخ الذي يقوم بدور الحكم ، يجلس في الخلف عتى لا يرى أحد أسيخ قراراته ، التي يقبلها كل الفقراء · وكان هذا النوع من القضاء غلبا ما يفضل على اللجوء للمحاكم الرسمية ، التي كان الكثيرون يريدون تجنبها اذ اعتبروها بحق ذراع الحاكم · وكان الشيخ كذلك يقوم بوظيفة تحس الاعتراف ، اذ كان السالك يفصح عن جميع أفكاره ، الخير منها والشرير لشيخه ·

وفى القرن السادس عشر ، تأسست جمعية صوفية تسمى الخواطرية · أسسها محمد بن عراق ، وهو متصوف من الشام . كان مريدا لعلى بن ميمون ، وهو شميخ مغربى ذائع الصيت ، واشتقت السمها من ممارسة أعضائها ، اذ يفصحون للشيخ عن جميع (خواطرهم) ·

لقد سبق أن ذكرنا أهمية الأحلام في الثقافة الصوفية وغالبا ما كان الشيخ يقوم بتفسير أحلام مريديه (٧١) • وكانت غالبية مشايخ الصوفية ترنو الى نشر طرقهم وأن يجمعوا أكبر عدد ممكن من الأتباع • ومن المحتم، أن الغيرة والمنافسة كانت تنشب بينهم ، وكان المشايخ يتصرفون بأسلوب شديد القبح من أجل تدعيم شعبيتهم ولكي يمنعوا غيرهم من المشايخ من التعدى على نطاقهم • فمثلا كان الشيوخ الملتزمون ينتهزون وضعهم في مناطق الالتزام لمنع الطرق المنافسة من الدخول (٧٢) • غير أنه لم يكن جميع المشايخ تواقين الى تكريس كل وقتهم لارشساد السسالكين الى الطريق ( تسليك المريد ) ، ذلك أن البعض اعتبر ذلك تشتيتا لهم عن التركيز في خبراتهم الدينية •

حين رأى عبد القادر الدشطوطي \_ المتصوف كثير الترحال \_ علي المرصفى أحد مسايخ الشعراني ، منشفلا بتعليم الذكر ، قال له : « يا على ، تحرر من هذه الأغلال والجرج وسر في الأرض ، غير أن عليا أجابه : « أن الصواب بالنسبة لي هو أن أعمل ما أعمله · والصواب لك أن تفعل ما أنت فاعل ، (٧٣) . ذلك أن بعض المسايخ المتصوفة كانوا يفضلون حياة السياحة • فيرتحلون لسنوات كثيرة الى أقطار بعيدة ، وفي حالات نادرة جدا كانوا يرتحلون خارج أرض الاسلام (٧٤) ٠ كما أن بعضهم الآخر لم يغادروا القرى التي ولدوا فيها أو بلدتهم ، أو كانوا يعودون اليها بعد الدراسة في القاهرة • وحتى المشايخ الذين كانوا على استعداد لتعليم السالكين كانت لهم آراء شديدة الاختسلاف بخصوص كيفية القيام بهذا العمل · فبعضهم كانوا صارمين بل قساة في الغالب على المتقدمين الجـــدد والسالكين ، وكان الآخــرون يتسمون باللين ، معتبرين أن انتشار الطريقة وسيلة مثالية لمكافحة الجهل أو نفوذ الدراويش الخارجين على التعاليم ، وعلى الأخص في الريف · ولابد أننا نتذكر كيف أن الشبيخ الحفني ، تحت تأثير مصطفى البكري ، خفف من مطالبه من المتقدمين الجدد ونشر الخلوتية عن طريق قبول جميع من تقدموا (٧٥) ٠ ويقدم الشعراني العديد من الأمثلة عن المشايخ الآخرين الذين تصرفوا على هذا النحو • وريما يعد محمد الشناوي ، شيخه المباشر ، خير ممثل للصوفية اللينة المتفائلة الشعبية بحق ٠ ذلك أنه نشر الذكر في مديرية الغربية ولم يتردد في تفويض النساء بل حتى الأطفال في ترتيب حلقات الذكر ، على النقيض من المشايخ الآخرين ، الذين كانوا يختبرون أولئك الراغبين في الانضمام الى الطريقة •

وثمة صفة جوهرية لمسايخ الصوفية هي البركة ، وهو لفظ يصعب ترجمته ، غير أنه يعني بصفة أساسية الشرف والكرم أو الهيبة • وكان الايمان بقوة البركة شائعا وليس مقصورا على الصوفية • اذ لم تكن البركة مرتبطة بالعلم أو الامتياز الخلقي أو التقوى ، ذلك أنه في بعض الأحيان كان يعتقد بوجودها في المجانين (٧٦) •

ويروى الشعراني قصة شائقة عن مواجهة بين متصوف مصرى يسمى محمد المند وشامي اسمه محمد بن عراق · اذ وبخ الثاني الأول على

احضار هدایا تبرع بها التجار المصریون والأمراء لساكنی مكة ۱۰ ادعی ابن عراق أن الهدایا حرام ، بسبب فساد المتبرعین ۰ فقبل المنیر التوبیخ ، ظاهریا ، ولكن بعد ذلك بوقت قصیر مات الشههای حسب ما قیل ، مصعوقا ببركة المنیر ۰ ورغم أن الرجلین شخصیتان تاریخیتان ، الا أن الأحداث التی رویت لیست كذلك بالقطع ، كما یتبین من تاریخی وفاتهما أن المنیر قد توفی قبل ابن عراق بعامین (۷۷) ۰ وتكمن دلالة هذه القصة فی المواجهة بین نوعین مختلفین من المتصوفة ، واحد یتمسك بالمبادی الأخلاقیة ، والآخر قد حلت به البركة ۰ وترتبط هبة البركة الربانیة ارتباطا وثیقان بالایمان بالكرامات أو المعجزات التی تعزی للأولیاء ۰ اذ التباطا وثیقان بالایمان بالكرامات أو المعجزات التی تعزی للأولیاء ۰ اذ دائما وأن الأولیاء لدیهم القوة علی احداثها ۰ فكانت المعجزات أشها مسلما بها لیس من جانب رجال كالشعرانی ، الذی كان مروجا للمعجزات یؤمن بالخرافات ، وانما أیضا من جانب الجبرتی ، المؤرخ الأمین رائق یؤمن بالخرافات ، وانما أیضا من جانب الجبرتی ، المؤرخ الأمین رائق النمن رائق النمن (۷۸) ۰ كذلك كان هناك اعتقاد بأن المتصوفة المسایخ لدیهم هبة التنه طبه التب و التباط و المنابع المنابع المنه و المنابع المنابع المعجزات النمن رائق النمن رائق التباط و التباط و التباط و المنابع المنابع

يكتب الجبرتى عن متصوف قد تنبأ بترقية أحد حكام مصر الى منصب الصدر الأعظم وعن شيخ آخر تنبأ بترقية أحد العلماء الى منصب شيخ الأزهر (٧٩) • اذ ان الكثيرين من المتصوفة قد شغلوا أنفسهم بالعرافة وغيرها من المهارسات الروحية (٨٠) • فلقد عزا التصور الشعبى لمشايخ المتصوفة قوى خارقة من كل نوع بما في ذلك قدرتهم على فرض ارادتهم على البشر والطبيعة •

ولقد اختلف المسايخ المتصوفة من حيث الكيفية التي كانوا يتعيشون منها · اذ عاش معظمهم عن طريق علمهم الديني كمعلمين أو أوصياء على أوقاف أو حراس الأضرحة شريفة ، أو كانوا يتلقون تبرعات من حكام محليين أو أجانب أو من أغنياء القوم أو العسامة الذين كانوا يعتقدون بصلتهم بالله ·

وثمة اضافة لأمثلة المتصوفة الأثرياء الذين نموا ثرواتهم عن طريق استثمار راوس أموالهم رغبة في أن يكونوا ملتزمين(٨١)كما سبق أن بينا ،

وهناك حالة عبد الكريم الزيات ( ١١١٨ ه / ١٧٦٨ م ) ، وهو متصوف وعالم • وتبين هذه الحالة كيف كان من المكن لوضع الشيخ أن يجلب له الثروة • لقد أرسل الحفنى ، المعلم الصوفى ، الزيات ، الى الصعيد لأن أحد زعماء قبيلة الهوارة كان يعتقد فى الحفنى فطلب منه أن يرسل أحد مريديه • فقبل الزيات ، بقدر كبير من التكريم ، وخصص له بيتا فسيحا . وقطعة من الأرض ، وخدما وحاشية • فصار فى غاية الثراء عن طريق تجميع الزيد من الأراضى والعبيد والثروة الخيوانية • وأخذ يعلم ويصدر الفتاوى واكتسب بعض الناس للصوفية ، كما عقد حلقات للذكر الا أنه بسبب تغير الظروف فى الصعيد ـ ربما لأفول نجم رعاته من الهوارة ـ نقد ثروته ومكانته ، وعاد الى القاهرة ليفاجأ بأن الحفنى ، معلمه ، قد مات • وبعد ذلك ، عاد الى بهجورة بلدته فى الصعيد ، غير أنه لم يسترد ثروته الغابرة (٨٢) .

ان هذه السيرة ، تلقى الضوء ، بطريقة تتسم بالحيوية ، على كيفية تداخل العلم الاسلامى بالصوفية ، اذ ان الزيات كان قد أرسل الى الصعيد ، أساسا ، كمتصوف ، والجبرتي واضح في التحدث عن تركيز الزيات في نشاطاته على الجانب الصوفى • غير أنه ، كان على ما يبدو ، معلما ومفتيا في آن واحد • بسبب كونه السلطة الدينية الوحيسدة في ذلك الاقليم القمى الذي يسكنه البدو •

ولم يعتمد جميع المسايخ المتصوفة على علمهم الدينى لكسب قوتهم · ذلك أن الطريقة الساذلية وغيرها من الطرق ، كانت تطلب أن يشتغل الصوفي بعمل نافع · فكان على الحواص ، مرشد الشعراني الى الصوفية يصنع أشياء من خوص النخيل ، لذا سمى بالخواص · وبعض المسايخ عاشوا حياة شديدة التواضع يتكسبون قوتهم من العمل اليدوى المتواضع، مثل العناية بالزيت والمصابيح أو أحذية المتعبدين في أحد المساجد · بل عمل أحد المتصوفة حمالا بسيطا · ويصف الكثير من كتاب السير الكثير بن من المتصوفة بأنهم زهاد حقيقيون يقيمون أودهم بأقل القليسل ، من المتصوفة بأنهم زهاد حقيقيون يقيمون أودهم بأقل القليسل ،

# تنظيم الطسريقة

وكان نظام الطريقة يضع خطا حادا يفصل بين المتصوفة المتفرغين عن أولئك الذين كانوا يكسبون عيشهم خارج الطريقة ، مع أنهم قبلوا كأعضاء وكانوا يشاركون في طقوس الطريقة ومراسمها .

يكتب أ · و · لين قائلا : « ان جميع دراويش مصر تقريبا هم من التجار أو الصناع أو من العاملين بالزراعة وكانوا من آن لآخر فقط ، يشاركون في طقوس طرقهم المختلفة ومراسمها : ولكن هناك البعض من الذين لم تكن لديهم أي شواغل أخرى عن أداء الأذكار في احتفالات الأولياء وفي المحافل الخاصة أو الانشاد في مواكب الجنازات • وهؤلاء يطلق عليهم فقراء وهي تسمية تطلق على الفقراء بصفة عامة ، ولكنها تطلق بصفة خاصة على الأتباع الفقراء ، (٨٤) • وعلى الشخص ، كي يكون سالكا ، أن يقبله أحد المشايخ شخصيا أو خليفته المفوض وتختلف مراسم الحاق السالك من حيث تفاصيلها من احدى الطرق الى الأخرى غير أن هناك بعض العناصر المستركة بين كل الطرق تقريبا . أن الخطوة الأولى ، عادة ، هي أخذ عهد الطريقة وهكذا يخضع ( بضم الياء ) المرء نفسه لقواعد الطريقة الخاصة • وقد تشمل المراسم ، أيضًا ، البيعة وهي قسم الولاء للشبيخ • وهناك مراسم أخرى ، مثل ارخاء حافة عباءة السالك عن طريق الشبيخ وارخاء العذبة والباس السالك لباس الطريقة ( الباس الحرقة ) ويبدو أن هذه المراسم يحتفظ بها فقط للمتصوفة المحترفين الذين وهبوا أنفسهم لذلك •

وهناك جزء ضرورى لالحاق السالك هو تلقينه الذكر · وعندئذ ، يبدأ السالك رحلته · وتختلف مراحل أخذ الطريق من طريقة الى أخرى ، وأحيانا من شيخ لآخر في الطريقة نفسها · وغالبا ما يعتمد تقدم السالك على شخصيته وأخلاصه ·

وتذكر المصادر أشخاصا آخرين ذوى نشاط تحت مرتبة الشيخ فى الطريقة : الخليفة والنقيب • وكان الأول شخصية مركزية فى الحياة الصوفية ، فلم يكن يسمح بعقد حلقات للذكر دون حضوره (٨٥) • وتقول

دراسة أجريت فى بداية القسرن العشرين أن الخليفة يحتفظ بمعدات الطريقة ، مثل البيارق والرايات والآلات الموسيقية · ويحصل الخليفة على اجازة مكتوبة من الشيخ لتلقين الذكر للسالكين الجدد ·

وكان النقيب هو الوصى على طقوس العبادة كما كان مسئولا عن اعداد الجوانب الفنية للتجمعات الصوفية (٨٦) • وكان أعضاء الطرق الصوفية يشتركون في الموالد وحلقات الذكر ، التي كانت تنعقد مرة في الأسبوع على الأقل •

وكانوا يسيرون تحت راياتهم في مناسبات عامة معينة ، مثل خروج المحمل (أى المؤن التي ترسل الى مكة كل عام مع قافلة الحجاج) ووفاء النيل ، وفي ليلة الرؤية (٨٧) ·

وكما هو الحال مع التنظيمات الأخرى في الشرق الأوسط ، كانت العلاقات داخل الطريقة شخصية وعائلية ، أكثر من كونها رسمية والكثير من مصطلحات العلاقة كان يستعار من الصلة العائلية و فكان الشيخ يسمى الأب أو الجد ، ورفاق المتصوف مريدون آخرون لنفس الشيخ ميدعون اخوانه ، وحين كان السالك يكمل مسيرته الروحية فهو «يفطم » و وبالمثل ، فان وضع الشيخ كان ينتقل من الأب الى الابن و ذلك أن الكثير من الطرق كونت أسرا من المشايخ ، ظلت تحمل اللقب لقرون وكان هذا يصدق بصفة خاصة حين تكون الطريقة من النوع الوراثي ، وترتكز على زاوية أو تكية هامة ، أو على ضريح مؤسس الطريقة و وعموما ، فان الخلوتية ، التي لم تنل شعبية كطريقة روحية ، وانما كتنظيم لتعليم اللبدأ الصوفي لم تطبق المبدأ الوراثي : فلم يكن خليفة الشيخ هو ابنه ، وانما أبرز مريديه و وأحيانا ما كانت تقع صراعات على خلافة الشيخ وانما أبناء الشيخ ومريديه و وفي بعض المناسبات ، كان الشيخ نفسه يعين من يخلفه ، وكان من المكن للخليفة المتوقع أن يحسن من فرصه وذلك بالاقتران بابنة شبيخه (٨٨) .

## أخيرا ، مسألة العضوية المتعددة في الطرق

بناء على الأدلة التي توفرها لنا العديد من سير المسايخ المتصوفة ، من الواضح أن المعيار هو الدخول في العديد من الطرق • ولقد سبق أن ذكرنا دخول الشعراني في ٢٦ طريقة • والمليجي ، كاتب سيرة الشعراني ، كان يعرف بالوفائي الأحمدي الشناوي الشعراني (٨٩) •

لقد كتب الجبرتى سيرة أحد العلماء قام بدراسة الصوفية أيضا ، ومنحت له اجازات من عدة طرق صوفية • ومن ناحية أخرى ، كان من حقائق الحياة الصوفية أن العهد الذى يعطيه السالك لشيخه يربطهما معا ويصمد عبر المنافسات بين الطرق • ويكمن الحل لهذا التناقض الظاهر في التمييز بين العضوية الكاملة في احدى الطرق كمنظمة اجتماعية ، تستبع الطاعة للشيخ ، والاشتراك المنتظم في الطقوس والمراسم ، وبين تعلم الذكر في حد ذاته أو من أجل الحصول على البركة (٩٠) • ومن الواضع أن الشعراني لم يشترك بانتظام في طقوس جميع الطرق التي تعلم طريقتها في الذكر • وقد يبدو أيضا أن مثل هذا الارتباط السطحي بأكثر من طريقة واحدة كان يسمسمح به في حالة المتصموفة الاكثر الستقلالا وتعلما ونضجا ، ولكنه ليس مسموحا به في حالة العامة من النساس (٩١) •

#### الجوانب الاجتماعية لهده الطرق

كان سبب وجود الجمعيات الصوفية دينيا (\*) • ولا ينبغى التغاضى عن هذه الحقيقة الأساسية عند النظر في الجوانب الاجتماعية للصوفية •

ولا شك في أن الطرق حققت وظائف اجتماعية حيوية وقامت باشباع احتياجات اجتماعية ونفسية هامة ، رغم أن هذا نادرا ما كان جزءا من المبدأ الصوفي من الناحية الرسمية • بل على النقيض من ذلك ، كما قال

<sup>(\*)</sup> الجانب الدينى في الاسلام على الاقل لم يكن في حاجة لذلك ، والاقرب للصحة انها ظهرت لتلبية حاجات اجتماعية ولتلمس نرع من الحماية في ظل مجتمع يصعب على غير العسكريين ( المماليك ) الحياة فيه \_ ( المراجع ) •

الشعرانى ، ان أبا السعود الجارحي أحد زملائه قد قال : « جبيع من أتوا الى انها فعلوا ذلك بسبب متاعبهم مع زوجاتهم ، أو جيرانهم أو سادتهم ولم يرغب واحد منهم أن يكون أقرب الى الله » و بعبارة أخرى ، فأن الناس شعروا أن الصوفية في امكانها أن تمنحهم السكينة والأمل الذي فشل أن يسبغه الاسلام السنى الرسمى ، والذي أصبح دين الفقها و (\*) (۹۲) : وبما أن الصوفية الاسلامية لم تتطلب بل ولم توص بحياة العزوبية ، فان هذا أدى الى تزايد الطرق من حيث الحجم ليس فقط عن طريق انضمام أعضاء جدد ، وانما أيضا من خلال النمو الطبيعى .

وبينما لم يعد المتصوفة حركة للنخبة ، فان الكثير من الناس ولدوا داخل احدى الطرق تماما كما يولدون داخل طبقة اجتماعية ، أو قرية ، أو حرفة •

فى تلك الأوقات ، كان الحراك الاجتماعي في أدنى الحدود ولم يكن لدى معظم الناس سوى قدر ضئيل من اختيار التنظيم الاجتماعي أو الوسط الذي ينتمون اليه • وكما سبق أن أشرنا ، فأن بعض المتصوفة كانوا أثريا وآخرين فقرا ، وبعضهم جشعين والآخرين زهادا ، وهناك أمثلة توضح هذا التنوع في هذا الصدد • ومع ذلك ، كان لمعظم الطرق طابع اجتماعي اقتصادي محدد بوضوح ، وكثيرا ما كان يوجد تعادل وثيق ايجابي بن هذا الطابم والنوعية الدينية لهذه الطريقة •

فالطرق الشعبية أو السوقية ، التي ينتمي أعضاؤها إلى الطبقات الدنيا ، اشتهرت أيضا بكونها خارجة على الأحكام الدينية ، ومتراخية في مراعاة أحكام الاسلام ، أما طرق النخبة الاجتماعية فكان يلحظ اتباعها للسنة • فبينما كانت خلوتية مصطفى البكرى طريقة سنية أساسها الأزهر، كانت الطريقة البيومية ، على سبيل المثال ، وهي الطريقة السائدة في

<sup>(</sup>大) كان الاسلام السنى في عهد الرسول و الراشدين كافيا لاتباع الحياة الروحية والاجتماعية للمسلمين ، لكنه نتيجة للتراث المملوكي غدا شكلا اكثر منه مضمونا ، فالعيب. الذن في التركيبة المملوكية وليس في الاسلام .. ( المراجم ) •

الحسينية أحد أحياء القاهرة الفقيرة ، ويرأسها جزار ، كانت فاضحة في خروجها على السنة • وتوجد أيضا في المصادر الكثير من الاشارات للطابع الخارج على السنة في الطرق الريفية • فكثيرا ما يشبر افليا جلبي (شلبي) بعناية الى الوضع الاجتماعي للمشاركين في الموالد المختلفة ، أو زوار الأضرحة الشريفة • وهو يقول ، مثلا ، أن من يأتون إلى مولد ابراهيم جولشيني هم من الأتراك ، والجنود وأناس مثقفون ومتعلمون مثل الشعراء والكتاب ، أي جمهور نظيف متمدين • ويضيف أن المولد يعد مناسبة لتجمع الخواص ومن الملاحظ ، أن العوام والفلاحين لا يحضرون لسوء الحظ • وعلى النقيض من ذلك ، فإن مولد عمر بن الفارض يجتذب جمهوراً من الفقراء ومن جميع أنــواع الناس المتسمين بغرابة الطباع ، ولا يحضره أناس من مستوى اجتماعي أعلى (٩٣) • ويقدم الحبرتي، نظرًا لما يتحلى به من حدة الملاحظة للحقائق الاجتماعية ، أفضل الأوصاف: ذلك أن لومه على الطرق « غير المنضبطة ، في سلوكها أثناء موالدها ، يعكس بلا شك ، ازدراء العالم الأزهرى • ذلك أن الطرق التي اشترك أعضاؤها في مولد غفل غامض الأصل ، هم « أهل البدعة التي استحقت اللوم، أذ كان الجبرتي مشمئزا من الصياح والمزاح في المسجد ، ومغازلة الشبان الذين يتسمون بالأناقة ، وقزقزة المكسرات وجعل المسجد قذرا سبب ما يلقونه من قشر • وكانت الطرق المساركة هي العفيفية والسمانية والعربية ، والعيسوية • فأحدثوا جلبة كبيرة بطبولهم ، وغنائهم المرتفع ورقصهم • ثم ازداد الموقف سوءا بالمواكب الصوفية ( جماعات الأشاير ) من أحياء المدينة الدانية والقاصية ، وهم يحملون الشموع ، والطبول وآلات النفخ الموسيقية ، وينطقون ما يظنون أنه ذكر بلغه شــوهاء ، ويتهمون أي شخص يستنكر ما يفعلون بالكفر ، والالحاد • ومعظمهم من الدهماء الذين يعملون في أحقر المهن ، أناس لا يملكون قوت الغد ، اذ اعتاد بعضهم أن يبيع ما يملك ، ويقترض النقود لشراء الشموع ، وليدفع للطبالين وعازفي آلات النفخ • فهم جميعًا من السابلة (٩٤) •

وفى موضع آخر ، يتحدث الجبرتى بطريقة مشابهة ، عن الطرق الشيطانية ، التي تعرف بالأشاير (مواكب المتصوفة) ، وهم دهما وأعضا

الحرف الحقيرة ، والذين يربطون أنفسهم بالأولياء المسهورين ، مثل الأحمدية والرفاعية والقادرية والبرهانية وغيرها (٩٥) .

وأحيانا كان المسايخ المتصوفة يتحدثون جهرا من أجل المظلومين والفلاحين المستغلين ( بفتح الغين ) بل ويتصرفون نيابة عنهم ، مدفوعين بالاعتبارات الأخلاقيسة و اذ لم يخف الشعراني أبدا أصله الريفي وهو المهاجر الى العاصمة من قرية صغيرة ، رغم أنه حمد الله على نقله من القرية ، التي كانت مكانا القرية ، التي كانت مكانا للتهذيب والرقي والمعرفة (٩٦) ومع ذلك ، حاول الشعراني وزملاؤه من المتصوفة أن يعلموا الفلاحين الدين الصحيح ويخففوا من حياتهم الصعبة ويعد هذا الاتجاه متناقضا تناقضا حادا مع الازدراء الذي نظر به الشربيني للفلاحين ، وهو من أصل فلاحي : ذلك أنه سخر منهم بهجاء قاس وقال انهم يستحقون تماما ما يقاسون منه من ظلم وشقاء (٩٧) و وتدخل محمد الشناوي \_ الذي كان نشطا في الريف ، كما سبق ذكره \_ بنجاح في رفع ظلم قاسي منه الفلاحون على يد ملتزم جائر (٩٨) و

ويروى الجبرتى عن حالة من القلاقل الريفية فى جمادى الآخرة الاحرة من أغسطس ١٨٠٧ م، بداها أتباع شيخ متصوف مجذوب يدعى سليمان من منطقة بنها العسل • لقد كان واحدا من النوع المألوف من الأولياء ذوى الشعبية : وكان حديثه مقصورا على الذكر والأقوال الغريبة ، التى كان أتباعه يفسرونها على أنها كشوف ربانية •

وكانت الدائرة الخاصة من معجبيه تتألف من ١٦٠ من الشباب غير الملتحين ، معظمهم من بين أبناء مشايخ البلد ، وكانوا يعيشون في مخيم من الأكواخ والخيام مقامة في حقل مفتوح حول كوخ الشيخ • وكانوا يرتدون عقودا من اللؤلؤ الملون والأقراط ويحملون سياطا سميكة مصنوعة من ليف النخيل • وبدأت هذه الطريقة النامية بطلب تبرعات من القرى الأخرى ، وصارت أكثر ميلا للعدوانية وأصبحت النواة الصلبة لحركة احتجاج اجتماعية : اذ بدأ أتباع سليمان يحرضون الفلاحين ضد الحكام مستخدمين الشهار القائل : ( لا ظلم اليوم ا لا تعطوا الظالمين أيا من

الضرائب الجائرة التي يطلبونها منكم · واقتلوا من يأتي ! » وانجرف الفلاحون · وانتهت الحركة حين ارتكب سليمان الخطأ القاتل بالذهاب الى القاهرة مع اتباعه لتحدى السلطات · لقد أغراه أحد العلماء من القرية نفسها بفعل ذلك ، وكان يحس أن الملتزمين يسيئون اليه ، بالاستيلاء على قطعة من الأرض تخص عائلته · ورفع العالم قضيته أمام كبار العلماء وأمام عمر مكرم ، نقيب الأشراف في العاصمة ، ولكن بلا جدوى · ثم قام هذا العالم باقناع سليمان بالمسير الى القاهرة مع جميع أتباعه ، واعدا اياه بالفوز العظيم · ومما لا يدعو للدهشة ، أن السلطات لم تكن متحسسة لاستقبال الفلاحين مثيرى الضجة بسياطهم · واقام دراويش سليمان حلقة ذكر عند المقام الحسيني ثم زاروا ضريح السسافعي وضريح الليث نسعه ·

لم يحس عمر مكرم بأن سليمان رجل له كرامة ، أو قداسة ، بل اعتبره مشعوذا • وتفرق أتباع الشيخ ، حتى لم يتبق معه سوى أربعة من الأوفياء • فوضعوا على ظهر قارب فى القاهرة ، ثم أغرقوا فى النيل (٩٩) •

لقد كان الاضطراب الريفى الذى سببه دراويش سليمان المجذوب شيئا غير عادى فى مصر ، لكنه كان أكثر تكرارا بكثير فى الأناضول ، على سبيل المثال ، حيث كثيرا ما تمرد الفلاحون بزعامة المسايخ المتصوفة ، لأسباب اجتماعية واقتصادية (١٠٠) ، ورغم أن هذا التمرد غير معتاد ، الا أن هذه الواقعة تلقى الضوء على بعد اجتماعى للصوفية المصرية ،

وثمة بعد آخر كهذا هو الطبيعة الحيرية الموجودة لدى الكثير من المؤسسات والانشطة الصوفية المصرية · اذ كان الكثيرون من المتصوفة يطعمون مريديهم والمتعاطفين معهم وغيرهم من الفقراء · فالشعراني على سبيل المثال ، كانت له زاوية واسعة ، كان يؤوى فيها ٢٠٠ طالب ، ٢٩ منهم كانوا من العميان · ولم يكن هناك الكثير من الطعام كى يكفى أولئك الذين كانوا يعيشون في هذه الزاوية ، وانما كان هناك ما يكفى للاتباع غير المقيمين كى يحملوه الى بيوتهم (١٠١) · وكانت الموالد من المؤسسات

المرتبطة بالصوفية والتي كانت تقوم بدور أماكن فعل الحير ، حيث كان الطعام المجانى كثيرا ما يتم توزيعه على المحتاجين ، وكان هذا ممكنا بفضل الأوقاف الحاصة · وبالمثل ، كانت الكثير من الصلى أماكن سكني المتصوفة ) بها مطابخ للفقراء أو عابرى السبيل · ويشهد افليا جلبي (شلبى ) على هذا ، اذ يلاحظ بعناية تلك الأماكن الصوفية التي كانت بها مرافق وأموال لتقديم الطعام والمرطبات للجمهور ، مع كميات اضافية خاصة في العطلات (١٠٢) ·

وأخيرا ، هناك علاقة الطرق بالعرف التى انتشرت شبكتها فى كل أنحاء المدن وكانت تشمل جميع السكان تقريبا ، مما يستوجب بعض الاهتمام ٠

یجادل جابریل بیر \_ وهو مؤلف أسل دراسة عن الحرف فی مصر \_ بطریقة مقنعة ، بأنه بالرغم من الكثیر من أوجه التشابه فی التنظیم والتسمیة بین مجموعتی الروابط ، الا أنه لم تكن هناك صلة مباشرة بینهما • ویشیر بیر عن حق ، أن المثال الذی كثیرا ما یضرب ، والماخوذ عن لین ، عن صیادی القادریة یؤید حجته ، بما أنها حالة الاتصال الوحیدة بین احدی الطرق الصوفیة واحدی الحرف ، والسبب الذی جمل لین یذكره مرتین \_ ولكنه لم یسق أی مثال آخر كهذا \_ قد یشیر الی أنها كانت حالة استثنائیة ، ولیست هی القاعدة • ویستنتج بیر : أنه من المحتمل أن معظم أعضاء الطرق كانوا هم أبناء الحرف •

ومهما يكن من أمر ، فما دام قطاع الحرف كان يضم جميع سكان المدن ، ( فيما عدا الدرجات البيروقراطية العليا والعلماء ) ، مما يجعله يضم أناسا يتفاوتون تفاوتا كبيرا من حيث الثروة والمكانة الاجتماعية ، فليست جميع الحرف وربما ليس جميع أعضاء حرف بعينها كانوا أعضاء في الطرق • كما يذكرنا بير بأن طبيعة النوعين والغرض منهما كانا مختلفين • فوظائف الحرف كانت ، بصفة رئيسية ، ادارية ومالية واقتصادية ، أما الطرق فقد أنجزت مهمة روحية واجتماعية (١٠٢) • ولا يمكن انكار المنطق الذي تقوم عليه حجة بير ، غير أن هناك حاجة الى

المزيد من البحث في هذا الموضوع • فيثلا هناك معلومات ذكرت ، بشكل عابر ، في احدى الحوليات التاريخية • هذه المعلومات تلفت انتباهنا الى أن مشايخ الحرف ومشايخ الطرق الصوفية كان ينظر اليهم على أنهم ينتبون الى نفس الفئة الاجتماعية ، أيا كانت الصليلات الدقيقة بين الرابطتين •

تروى لنا كتب التاريخ الحولى أنه في عام ١٦٩٥/ ١٦٩٥ - ١٦٩٦م، أقام الباشا وليمة ضخمة بمناسبة ختان ابنه • فعقد سلسلة من حفلات الاستقبال استمرت اربعة عشر يوما ، في كل يوم كانت تدعى الى القلعة جماعة اجتماعية مختلفة • وكانت هناك مراعاة لمراسم دقيقة جدا وتقسيم طبقي صارم ، بحيث يدعى من هم ذوو مكانة اجتماعية أعلى قبل أصحاب المكانة الاجتماعية الأدنى • وهكذا ، ففي اليوم الأول ، دعى القضاة وعلى رأسهم قاضى العسكر • واحتفظ باليوم الثاني للعلماء والطلاب • واليوم الثالث ، للأشراف وعلى رأسهم نقيب الأشراف • وفي اليوم الرابع ، وابتداء من اليوم الخرف ( أرباب السجاجيد والحرف ) معا • وابتداء من اليوم الخسامس حتى التاسع حفظت الدعوة للجمساعات العسكرية ، ومرة أخرى ، حسب رتب وأهمية الوحدات ، ومن العاشر حتى الثالث عشر ، للجماعات المختلفة من التجار ، أما اليوم الرابع عشر حكلان للطلمة العمان بالأزهر والشحاذين (١٠٤) •

# الاقسام العرقية في مجتمع المتصوفة

لقد انعكس التنوع العرقى لمصر العثمانية في المجتمع الصوفى وفيم أن الغالبية الساحقة من الأهالى كانت ( ومازالت ) من أبناء البلاد المتكلمين باللغة العربية ، الا أنه كانت هناك جاليات لا يستهان بها من الأتراك والمغاربة ، وأخرى أصغر بكثير من الهنود واليمنيين ، ومسلمين من وسط آسيا ، وغيرهم (١٠٥) وفي الثلاثينيات من القرن التاسع عشر ، نقرأ عن وجود دراويش فرس وأتراك في القاهرة (١٠٦) ولم تكن الطرق الصوفية في مصر ممتزجة عرقيا ، كقاعدة عامة و اذ تشير الأدلة الى طرق منفصلة من الأتراك والعرب ، ولقد سبقت الاشارة الى الطابع

وكانت هنساك جماعات من امثال البقطاشية والمولوية التى كانت امتدادا للطرق الأم فى المقاطعات التركية ، وكذلك طرق لم تكن تركية على وجه التخصيص (١٠٩) ٠

يقول على مبارك ، وهو يكتب في نهاية القرن التاسع عشر ، ان جميع الصفات ( جمع صفة بضم الصاد مع تشديد الفاء وفتحها ) أو المراكز الثمانيسة عشرة الموجسودة بالقساهرة ، كانت مأهولة بالدراويش العجسم ( غير العسرب ) • كمسا يتحدث مبارك عن وجود مركزين قادريين في الاسكندرية ، واحد للأتراك ، والآخر للعرب وان حدث احتكاك بين المتصوفة الأتراك والمتصوفة العرب ، في مصر العثمانية ، فان المصادر لم تذكره (١١٠) • ومن المهم أن معظم الأحداث الجادة بين المسلمين المتحدثين بالعربية في مصر الجادة بين المسلمين المتحدثين بالتركية وأولئك المتحدثين بالعربية في مصر العثمانية كانت تبدأ كهجوم على الصوفية • لقد بدأت فتنة بخلاف بين الواعظ الرومي ، حسب المصادر العربيسة ، ( والمقصسود التركية ) وطالب يدرس العلوم الدينية ، كمسا ورد في الحولية التركية • ولقد أطلق عليها بحق فتنة ما قبل الوهابية باعتبارها كانت تنطوى على هجوم تنقوى وأصولي على الصوفية والمعتقدات الدينية الشعبية (١١١) •

ففى رمضان ١١٢٣ه/أكتوبر ١٧١١م، بدأ طالب الدين فى الوعظ فى مسجد المؤيد، الذى كان لفترة طويلة مركزا تركيا وذكر الخطيب قائمة من البدع وحرض المستمعين \_ وجميعهم من الأتراك \_ بأن يرفضوها ويزيلوها • كان هذا الخطيب متأثرا بكتابات الكاتب التركى الأصولي بيرجيلي محمد ( المتوفى ٩٨١ه ه / ١٥٧٣م) • وكانت النقاط التي أثارها كما يلى :

۱ ـ على النقيض مما يظن الصوفية ، فان معجزات الأولياء تبطل بعد وقاتهم ٠

٢ ــ ان قول الشـــعرانى بأن الأولياء يمكنهم أن يروا اللوح المحفوظ قول زائف ١٠ اذ ان النبى على نفسه لم يره ، لذا فمن المستحين أن يراه الأولياء ٠

٣ ـ تعد عادة حرق الشموع وزيت المصابيع عند مقابن الأولياء
 وتقبيل الأعتاب علامة من علامات عدم الايمان

على المسلمين أن يحطموا القبة المبنية فوق الأضرحة والصفة
 كقبتى مركز الجولشينى ومركز المولوية •

ه \_ يجب تحويل مراكز الدراويش ، مثل الجولشيني والمولوي والبقطاشي الى مدارس ، ويجب طرد المتصوفة .

٦ ـ تحظر زيارة ضريع الامام الشافعي وغيره في ليالى الجمعة لأداء
 الذكر أو الصلاة •

٧ ـ ان العادة التي يتبعها الدراويش من حيث اقامة حلقات الذكر بالقرب من باب زويلة في ليالي رمضان ان هي الا اثم يجب ايقافه • (كان هناك اعتقاد أن باب زويلة هو مقر القطب الخفي سيد الأولياء ، لذلك فان العامة بصفة خاصة يجلون هذا المكان ) (١١٢) •

فلما أثارت خطب الخطيب الجماهير ، قامت بمهاجمة الدراويش الذين كانوا يؤدون أذكارهم عند باب زويلة بالعصى والسيوف و فذهب بعض الناس الى زعماء مدارس الشيعة المصرية الثلاثة، وحصلوا على فتوى تؤكد أن معجزات الأولياء حقيقة ، أثناء حياتهم ، وبعد مماتهم وأن أى شخص ينكر هذا يعد من المعتزلة ، ( وهذا الوصف يعنى هنا ملحدا أو عقلانيا ) ، كما حذرت الفتوى من انكار أن الرسول أمكنه أن يرى اللوح المحفوظ يعد كفرا عقوبته الموت .

وأخيرا ، قضت الفتوى بأن تحويل مراكز الصوفية الى مدارس غير مسموح به ، بما أن هذا معناه تغيير شروط الوقف ، التى لا تتغير شأنها شأن القوانين الالهية •

وحين عرضت الفتوى على الخطيب ، رفضها ، وطالب باقامة مناظرة معهم أو ندوة في حضور قاضي العسكر ( وكان بالطبع تركيا ) •

ثم قاد الخطيب جمهرة من ألف من « الأتراك الأميين » ، حسب تعبير الحوليات العربية ، واتجهوا الى بيت القاضى • فلما خشى قاضى العسكر من رؤية هذه الجمهرة التي تصعب السيطرة عليها ، أخبرهم بما

كانوا يحبون سسماعه ، أى أن الفتوى غير صسالحة ، ولكنه هرب الى حريمه دون أن يكتب هذا الحكم · فأجبر الجمهور نائبه على أن يقوم بذلك ·

وفي اليوم التالى ، لم ير أحد الخطيب ، فشك أتباعه بوجود لعبة قدرة • فأجبروا القاضى على أن يركب الى القلعبة ، حيث شرح للباشا محنته •

وظل الأتراك يطالبون بجدال أو مناظرة بين الخطيب والمفتين العرب الثلاثة الأزهريين ، صائحين بالتهديدات ضدهم • وأخيرا أرسل الباشاخي طلب اثنين من أمراء الماليك وطلب منهما قمع هذا الشغب •

وأرسل الخطيب التركى للمنفى ، وكذلك تم نفى كثير من معجبيه ، وهم من طلاب الدين ، ثم ابعادهم عن الحجرات الصغيرة فى مسلجد المؤيد ، حيث كانوا يسكنون • فصعد الجنود الى الحجرات ، وضرب بعض أتباع الخطيب ، كما تم نفى آخرين •

كان هذا الشغب مواجهة عنيفة بين الحنابلة الجدد ، أو ما قبل الوهابيين ، والمتصوفة والمؤمنين بالصوفية ، ولكنها كانت أيضا صراعا بين أصول عرقية واضحة التحديد \_ الأتراك ضد العرب ، ذلك أن عدم احترام الخطيب التركي للعلماء « أولاد العرب » وعدم استساغة كتاب الحوليات المعاصرين « للأتراك الجهلاء الأجلاف » أمور تتحدث عن نفسها ، ويجب أن نلاحظ أن علماء الأزهر ، وهم أكثر مفسرى الاسلام السنى تمكنا ، وقفوا الى جانب المتصوفة ضد الخطيب الأصولى ، اذ وجدوا أنفسهم في محنة ، بما أنهم ، هم أيضا ، لم يكونوا متحمسين لمارسات المعتقدات الدينية الشعبية وما بها من افراط ، ولو لم يتعرض الخطيب للتطرف والعنف ، مهددا بذلك النظام العام ، كما فعل ، فربما كان استرضاؤهم أكثر سهولة ، غير أن العلماء لم يكن أمامهم مجال كبير للاختيار حيى وقعت مواجهة لا شك فيها بين طلاب الدين الأتراك والجنود من ناحية ، والأهالى من ناحية أخرى ،

ومن المفيد أن نعرف كيف رأى حسن الحجازى الشاءر الشهير ، الحادثة • فغى قصيدة قصيرة ، يعيد رواية أحداث الشغب الرئيسية ، متهما الخطيب التركى بالجهل ، ومعبرا عن رضاه المطلق عن الطريقة الحازمة التى قمعت بها السلطات الحركة • اذ يشير فى أحد أبيات قصيدته : « إلى أن الخطيب قد تعدى الحدود السليمة ، وبالغ ، وحرض الجيش » (١١٣) •

ويجدر بنا أن نذكر جانبا آخر من دعاية الخطيب ضد المتصوفة · اذ وجه هجماته ، بصفة خاصة ، ضد المؤسسات التركية ، مثل مركزى الجولشينى والمولوية ، مما يجعل من الواضح تماما ، أن حملته لم تكن موجهة ضد الصوفية العربية أو المصرية ، فحسب ، وانما ضد الصوفية والمعتقدات الدينية الشعبية بصفة عامة ·

كانت الجالية التركية في مصر عرضة للتأثر بالصوفية تماما كما كان الحال بالنسبة للغالبية المتكلمة باللغة العربية ان لم يكن أكثر منها (١١٤) • فكان الخطيب ، يحدد الطرق الصوفية التي يهاجمها ، بالاسم ويحذر مستمعيه بأن ينأوا بأنفسهم عن أماكن العبادة الصوفية التي كانوا يجدونها جذابة •

قصارى القول: ان الخصوصية التركية فى الصوفية المصرية وفى الحياة الدينية ظلت صامدة طوال الحقبة العثمانية • لقد بدأت قبل الحقبة العثمانية ، وهناك أدلة على أن بعض المؤسسات التركية أنسئت بمبادرة من الباشوات أو البكوات • فعلى سبيل المثال ، فى النصف الثانى من القرن الثامن عشر ، شيد محمد بك آبو الدهب تكية جديدة ومدرسة فى القاهرة من أجل المتصوفة الأتراك وطلاب الدين (١١٥) •

فلم تكن المراكز التركية نتيجة لسياسة تمييزية أو انعزالية وانما كانت نتيجة ميل طبيعي لدى المتصــوف التركي الى أن يحيا بين من يشعر بينهم بالراحة من الناحية الاجتماعية واللغوية •

لقد كان الأثر المغربي (الشمال أفريقي) على الصوفية المصرية ، دائما ، أمرا لا يستهان به : فأكثر أولياء مصر ذيوعا ، سيدى أحمد البدوى جاء من المغرب ، وبالمثل ، أبو الحسن الشاذلي وأجداد الشعرائي (١١٦) .

وكان طبيعيا أن تكون نسبة مئوية معينة من الحجاج المغاربة قد توقفت في مصر واستقرت بها في طريق عودتها من مكة الى الوطن (١١٧) وفقدت بعض الطرق والجماعات العائلية ، مثل الشاذليين والوفائيين أو الشعرانيين ، تقاليدها المغربية ، وصاروا متمصرين تماما • وعموما ، فأن القادمين الجدد ، احتفظوا بزيهم المغربي ، وبلهجتهم ، وعاداتهم ، ولقد احتفظ بعض المتصوفة المغاربة بصلاتهم مع بلادهم الأصلية (١١٨) • وبينما اشتهر عن المغاربة شكل صارم من الاسلام ، أحيانا ما يكون متعصبا ، اتهم الآخرون بالانحراف الخطير عن السنة • فمثلا ، شغل عدد كبير من المغاربة ، وبخاصة المتصوفة ، أنفسهم بالعلوم الروحانية (١١٩) •

اذ وصف الجبرتى العيسوية ، وهى طريقة مغربية فى القاهرة ، بأنها طريقة كانت تؤدى نوعا عنيفا من الذكر ، فيه ينطق الذاكرون بصيحات منتشاية بلهجة مغربية وهم يضربون بأقدامهم فى وحدة منتظمة (١٢٠) .

وليس ثمة أدلة على وجود مراكز مغربية صوفية منفصلة ، مع أن افليا جلبى ( شلبى ) يذكر صفة كانت غالبية المتصوفة فيها من المغاربة (١٢١) · كذلك يقدم افليا جلبى معلومات عن تكية نقسبندية في القاهرة كان أعضاؤها من الهند ووسط آسيا ، من البلوشيين (البلوخيين) وأهل بخارى والأوزبكيين والفرس (١٢٢) · كذلك يشير الى الدراويش اليمنيين · فحين كان يصف أحد المواكب ، فان اليمنيين ، بين جميع الجماعات الصوفية ، كانوا هم الأعنف والأكثر شراسة اذ كانوا يستعرضون سيوفهم بعدوانية أثناء المسير (١٢٢) ·

#### تنويعات عن علاقة التصوفة ـ العلماء في مصر العثمانية

كانت العلاقات بين المتصوفة والعلماء وثيقة جدا بحيث كانت متكافلة متداخلة ربما أكثر مما كانت في معظم البلاد الاسسلامية • فكثير من المتصوفة قد تدربوا كي يكونوا علماء ، وهناك علماء دخلوا الصوفية بشكل أو آخر • ومع ذلك ، ظل المتصوفة والعلماء جماعتين متمايزتين •

وفى معظم الحالات ، فإن نظرة خاطفة إلى تأبين (\*) تواريخ كتاب السير المماصرين تحدد ما إذا كان الرجل عالما أو متصوفا • فبينما تضيق الفجوة العقائدية بين المتصوفة السنة والعلماء إلى حد لا يستهان به أثناء الحقبة الاسلامية ، إلا أن الخط الدقيق بين الفقه والتصوف الاسلامي ( بالتعبير التقليدي ، العلم الديني ، والمعرفة ) لم يختف بالرغم من المسالك التي شقتها الصوفية داخل نطاق العلماء (١٢٤) •

وحين كان المشمواني يكتب في القرن السيادس عشر كشف التوتر الكبير بين المتصوفة والعلماء • وبالرغم من استعداد الشعراني للوصول الى حلول توفيقية ، الا أنه يمكن للمرء تبين الخلافات بين المتصــوفة والعلماء ( الفقهاء بالذات ) من حيث معالجتهــم للدين ومن حيث وجهات نظرهم الاجتماعية (١٢٥) ٠ فالصوفية اعتقدوا لأنفسهم بالتفوق الديني والأخلاقي على رجال الشرع • وقال الشمعراني ان العالم بدون معرفة صوفية قد نقصه عنصر مهم من عناصر الدين : والفقيه بدون صوفية أشبه بقطعة جافة من الخبز دون اضافة أي شيء يشريها (١٢٦) . ومنذ ظهور الصوفية في الاسلام ، مقت الكثير من الصوفية عكوف العلماء على تحصيل العلم من الكتب • وثمة قول مفضل في الدوائر الصوفية عبر عن هذا الاتجاه بجلاء : « أنك تتلقى علمك من ميت ، ينقله لآخر ، أما نحن فنتلقى علمنا من الحي الذي لا يموت » (١٢٧) · ومع أن الكثير من المتصوفة كانوا هم أنفسهم غزيري الكتابة ، الا أن الشك الكامن في الكتب والتأكيد على الارشاد الشخصي بواسطة أحد المسايخ ، ظلت عناصر دائمة في الثقافة الصوفية (١٢٨) • فالصوفية كانوا يحتقرون دراسات رجال الشرع ، وكانوا يزدرون حججهم الشرعية صعبة الفهم ازدراء شديدا ، معتقدين أنها لا علاقة لها بالتدين الصلاق ورأى الشمراني أن الخلافات القائمة بين مذاهب الشريعة الأربعة مصطنعة ويجب الغاؤها • وعلى طريق دفاع الشعراني عن اصلاح الشريعة الاسلامية من خلال توحيد مدارس الشريعة ، تنبأ بأيديولوجية الاسلام الحديث ٠ بالرغم من أنه بني اصلاحه على التصوف ، اذ طور المصلحون المحدثون أفكارهم من العقلانية •

<sup>(\*)</sup> أى ذكر منابقه عند التأريخ لوفاته ٠

وغني عن البيان أن الشعرانى لم تكن لديه فرصة لتنفيذ الاصلاح الدينى بسبب ما اتسم به زمانه من محافظة ، وكذلك بسبب مصالح العلماء (١٢٩) .

وكثيرا ما اتهم المتصوفة العلماء باضطهادهم ، رغم أنه من الصعب التحقق من هذه الاتهامات في غالب الأحيان اذ لا يمكن وصف أي عالم واحد بأنه لا يوافق على الصوفية من حيث المبدأ • فقد يتحدث أحد العلماء ضد بعض المتصوفة ، أو الطرق أو الممارسات ولكن ليس ضد الصوفية في حد ذاتها • وكان السحراني يقدم نفسه على أنه رجل مضطهد ، يخطىء الناس في حقه ، غير أنه كان ، في الورقع ، ناجحا جدا في حياته • اذ قال أن له أعداء (لا يسمون) في الأزهر ، غير أنه ذكر الكثير من كبار علماء الأزهر الذين كانوا بؤيدونه • ولا يوجد أي دليل على أن العداء بين المتصوفة والعلماء كان أسوأ من العداوات التي كانت حاخل كل من الجماعتين (١٣٠) •

کانت الصوفیة تدرس فی الأزهر وغیره من المدارس رغم أنه فی المدراسة ، بالطبع ، کان التأکید علی الفقه الاسلامی (۱۳۱) • وکان الکثیر من مشایخ الأزهر یحبذون الصوفیة ، اذ ان ممارسات المتصوفین تغلغلت داخل الأزهر ، وغیره من المساجد • ومن بین الأمثلة الجیدة علی ذلك ، حالة علی الشونی ، أحد مشایخ الشعرانی ، الذی أدخل المحیی وهی دعوات خاصة تکریما للنبی فی الأزهر • لقد کانت هذه الدعوات للتی أصبحت شهائعة ، بعد صلاة عشها الجمعة به تستمر خلال المین أمیل (۱۳۲) • وبالمثل ، کان کریم الدین الخلوتی یعقد حلقات ذکر منتظمة فی المسجد الحسینی ، بالرغم من أنه من الصحیح أن الکثیر من العلماء لم یوافقوا علی هذه المارسات (۱۳۳) • ان اعتراض العلماء علی البیومی الذی فعل الثیء نفسه فی القرن الثامن عشر ، کان موجها ضد مظهر أتباعه الزری وما یتخذونه من هیئة ولیس ضد الصوفیة(۱۳۶) • کذلك لقی عبد الغنی النابلسی ( المتوفی ۱۱۶۳ هر ۱۷۳۱ م ) استقبالا حسنا فی الأزهر ، وهو کاتب متصوف ورحالة ، ومن مؤیدی ابن عربی (۱۳۵) •

ونادرا ما كان دخول أحد العلماء في الصوفية يؤثر في حيانه العمسية كدارس ومعلم في الأزهر أو أي مدرسة أخرى •

على كل ، هناك قلة من الحالات المعروفة التى قطعت فيها الخبرة الصــوفية حياة عالم لفترة طالت أم قصرت • ومن بين هذه الحالات ، الشيخ الشرقاوى ، أحد مشايخ الأزهر في المستقبل ، الذي سبب له لقاؤه الأول مع الصوفية انهيارا مؤقتا •

كذلك أخذ الشيخ عبد الرحمن بن عمر العريشي (المتوفى ١١٩٣هـ/ ١٧٧٨ م)، تدريبه الخلوتي مأخذ الجد حتى انه دخل في حالة جذب (أي صار مجدوبا) وصار متصوفا حقيقيا نظرا وممارسة ويروى الجبرتي «انه بعد ذلك عاد الى حالته السابقة » وبمرور الوقت ، صار مفتي الحنفية وأثرى نفسه وأقام حفلات كبيرة للأمراء ، وأخيرا رشح شيخا للأزهر بتأييد الأمراء وبعض المشايخ ، بعد نضال عنيف وقبيح من أجل المنصب (١٣٨) ومثال الغزالي ، معروف تمام المعرفة ، فهو عالم التوحيد في العصور الوسطى ، الذي رفض كل شيء كي يصبح متصوفا ، في العصور الوسطى ، الذي رفض كل شيء كي يصبح متصوفا ، في العسالم ذروة حياته العملية كمعلم في أكبر المدارس مكانة في العسالم

وثمة عالم تخلى عن حياته العملية فجأة من أجل الحياة الصوفية ، هو محمله بن أحمله الحنفى الأزهرى ، المعروف بالصلام ( المتوفى ١١٧٠ هـ / ١٧٥٦ م ) • ذلك أنه تخلى عن حياة مزدهرة كعائم حنفى ومعلم حين قابل أحمد العريان وكرس نفسه بالكامل للصوفية ، تاركا جميع الأمور الدنيوية مرتديا لباس الفقراء • وباع ممتلكاته ، وغادر مصر وأخذ يسيح حتى استقر في ينبع وهي ميناء بحرى على ساحل البحر الأحمر الشرقى • فاستقبله الحاكم المحلى بكل لطف ، غير أنه خدع ببساطة مظهر الشيخ اذ اعتقد أنه مجرد درويش بسيط سائح • وأثناء نزاع قانوني يخص ممتلكات أحد شيوخ البدو المتوفين ، نشأت حاجة لوجود شخص يحل المسالة المعقدة • ومما أثار دهشة الجميع ، اختلى المتصوف في حجرته في الجامم وكتب فتوى تفصيلية تتسم بالعلم •

فقال الحاكم: « لماذا تخفى نفسك بينما انت من العظام ؟ » وبعد ذلك بدأ الشيخ يعلم ويزدهر • وأخيرا ، عاد الى القاهرة حيث توفى (١٣٩) • وهذه السيرة توضيح أيضا الفرق بين مكانة المتصوف والعالم: فقد يتمتع المتصوف بالمهابة ، وقد يكون قد استفاد من أعمال الخير ( في هذه الحالة احترام الحاكم) •

### المتصوفة والحكام

تقول نظرية قديمة عن التقوى الاسلامية أن رجل الدين المثالي هو الذي ينفر من مصاحبة الحكام · بينما يسعى الحاكم المثالي الي صحبة رجال الدين ·

فى واقع الأمر ، كانت هناك وشائج بين المتصوفة والعلماء وأعضاء الطبقة الحاكمة ، وسعوا الى حظوتهم وعونهم وكان خير مبرر لدى رجل الدين كي يذهب الى منزل أحد الأمراء هو أن يتشفع نيابة عن أحد الناس قد أسمئت معاملته .

وفى احدى رسيائل الشعراني ، افترض أن الأمير كان مهتما بالفائدة الروحية عندما يكون فى صحبة أحد المتصوفة ، كما يجب على الأمير أن يستسلم لشفاعات الشيخ .

وكان الشعراني يمثل بحق الاتجاه الخجل غير السياسي للصوفية ، والصوفية المصرية على وجه التخصيص ، نحو الحكام • وكثيرا ما حت زملاء المتصوفة أن يتجنبوا فعل أي شيء قد يثير عدم رضى الحاكم : وكان على وعي بأن الشسعبية المفرطة قد تعرض الشيخ المتصوف للخطر ، وألا يقصد استفزاز السلطات بأي حال (١٤٠) •

أما بالنسبة للحكام ، فإن الكثيرين منهم كانوا منجذبين الى ما للمتصوفة من مهابة وبركة ، فبما أن العلماء كانت تعينهم الدولة مباشرة ، فإن تورطهم في الشيئون القانونية والادارية جعلهم يبدون أقل عزوفا عن الدنيا من المتصوفة الذين عادة ما احتفظوا بواجهة من الاستقلال ، مع أن رجال السلطة كانوا يساندونهم مساندة لا تقل عن مساندتهم للفقهاء ،

وكان الحكام يحبون أن يتخذوا وضع رعاة المتصوفة ، فأسهم الكثير من الباشوات والأمراء بمبالغ معتبرة في اقامة تكايا وزوايا صوفية كما أوقفوا الأوقاف لاعاشتهم · وفي الكثير من الحالات ، كان أحد ضباط الجيش أو أحد الأمراء هو الوصى بحكم المنصب على أوقاف معينة (١٤١) · وعلى مدى الحقبة العثمانية ، أراد الكثيرون من الباشوات والبكوات في مصر أن يذكرهم التاريخ باعتبارهم بناة أو مجددي التكايا ، والزوايا وأضرحة الأولياء (١٤٢) ·

وربما يوجد رمز فى أن على بك بولوت كبان ، الذى حاول فصم روابط مصر بالدولة العثمانية ، قد شيد مسجدا كبيرا بالقرب من قبر أحمد البدوى فى طنطا ، ووضع أيضا قبة على ضريحه (١٤٣) · ومن ناحية آخرى ، أنشأ محمد بك أبو الدهب تكية من أجل الفقراء الأتراك (الدراويش) فهل كانت هذه طريقة لاظهار ولائه لاسطنبول ؟ (١٤٤) ·

وكان في امكان الحاكم أن يقبل شفاعة المتصوف أو يرفضها و وبهذه الطريقة ، كان في استطاعته تقوية مركز الشيخ ضمن مجتمعه ، أو يقلل من شأنه بحيث يصبح عديم الأهمية و ومن ناحية أخرى ، كان في امكان الشيخ المتصوف الذي يتمتع بشعبية ، أن يحسن الصورة العامة لأحد الأمراء أو يزيل الحدة من النقد العام الذي يوجه اليه و

وفى كثير من الحالات ، كان كل من الأمراء والمتصوفة يحتاج بعضهم البعض • فرجال الدين يتمتعون بحصانة من نوع ما ، ضد غضب الحكام ، وينطبق هذا على المتصوفة أكثر مما ينطبق على العلماء • ولم تكن حصانة كهذه رسمية أو مطلقة ، غير أنها مع ذلك ، كانت حقيقية • ففى فترة كان فيها أحد الرعية يمكن أن يفقد رأسه بسهولة باشارة من يد الحاكم ، لم يعدم متصوف أبدا • وربما يمكن اعدام الدراويش غير السنية • غير أن هذا يحدث فقط اذا ما تسببوا في احداث شغب أو اتخذ أحدهم مكانة نبى أو مهدى • فلم يصب أبو الأنوار ، الشيخ الوفائى ، بأى ضرر رغم اجترائه على التحدث بخشونة الى أحد كبار الباشوات العثمانيين ، وكذلك

الى البكوات المماليك · فلديه فقط وضعه كرئيس عائلة متصوفة موقرة عريقة مما يكفى لحمايته ·

كما سبقت الاشارة ، فان جماعات البكرية والوفائية كانت تتمتع بالاعتراف الرسمى وتتلقى منحا منتظمة ، بفضل وضعها كأبرز ممثلى الصوفية المصرية •

وكانت الموالد الكبرى ـ التي كانت بصفة رئيسية ، وان لم يكن مطنقة ـ احتفالات صوفية تعد مناسبات للدولة متمتعة باشراف الحكومة ، والدعم والحماية العسكرية •

ورغم تعاطف الطبقة الحاكمة مع المتصوفة ، فان هذه الطبقة المؤلفة من العسكريين كانت أقل ميلا الى التفكير الخرافى من غيرها من شرائح السكان • ذلك أن نفس الأمراء الذين رعوا الصوفية ، لم يكن لديهم كثير صبر ازاء المظاهر الأكثر سوقية التى توجد فى المعتقدات الدينية الشيعبية •

وفي هذه الطرفة الكثير من الضيوء على هذه النقطة ١ اذ يروى الجبرتي بين ما يروى من أحداث عام ١١٧٣ هـ / ١٧٥٩ \_ ١٧٦٠ م ، قصة شاذة غريبة تتعلق بمعزة ، كان يعتقد القائمون على ضريح السيدة نفيسة الذين يفكرون بشكل خرافي ، أنها تمكنت ( المعزة ) بطريقة غامضة من نجدة السجناء المسلمين من أيدى الافرنجة ٠ ( لقد عزا هربهم للسيدة نفيسة ، أشهر النساء من الأولياء الذين دفنوا في القاهرة ) • فصارت المعزة موضوعا للتبجيل: فبدأت النساء يطعمنها بالبندق واللوز، كما أعطينها ماء بالسكر وماء الأرزكي تشرب ، كما زينت بعقود من الذهب وغير ذلك من ألوان الزينة • فأمر عبد الرحمن كتخدا ، رجل مصر القوى ، في ذاك الزمان ، الشيخ عبد اللطيف ، رئيس المسئولين عن ضريح السيدة نفيسة، بأن يحضر المعزة الى منزله، حتى يتمكن هو والعاملون لديه من التبرك بها • فحضر الشبيخ في موكب يشبه موكب المتصوفة ، معه بيارق وطبول وآلات نفخ ، ( زمامل ) • ثم أمر الأملر خدمه بذبح المعزة وتقديمها للشبيخ لاطعامه هو وأتباعه • وحين انتهت هذه الوجبة ، كشف عبد الرحمن كتخدا الضيفه ما أكل • وتم توبيخ الشبيخ المرتعد وأرسل الى بيته ، وجلد المعزة معلق في عباءته ، مصحوبا بالرايات والآلات الموسيقية ٠

## الفصيل السيادس

# الدين على المستوى الشعبي

### ملعوظة منهجيسة

دراسة المعتقدات الدينية على المستوى الشعبى في مصر العثمانية تعد بلا شك أحمد جوانب الحياة الاجتماعية والثقافية الذي يطرح مشكلة منهجية و فالمصادر المعاصرة من حوليات وكتابات المتصوفة ، وروايات الرحالة وغير ذلك م تزودنا بمعلومات ثرية وفاتنة وغير ان اكمل معالجة للموضوع وأكثرها منهجية ، متاحة في الأوصاف والدراسات التي صدرت بعد ذلك .

وتعد أفضل الدراسات التي تتناول المعتقدات الدينية والشعبية والثقافية في مصر في القرن التاسع عشر هو كتاب ادوارد لين Lane «سلوك المصريين المحدثين وعاداتهم » وكتاب على باشا مبارك « الخطط التوفيقية الجديدة » المكتوبين في النصف الأول والثاني من القرن التاسع عشر ، على التسوالى • ويعد عمل على مبارك ، بخاصة ، أكشر المصادر قيمة • فالمؤلف ، الذي كان مصلحا ، الى جانب كونه اداريا ومن رجالات التعليم ، كان عميق الاهتمام بالمعتقدات الدينية الشعبية ، وكانت نظرته في هذا الصدد تقليدية تماما •

وهناك أيضا دراسات قيمة لنواح متنوعة من المعتقدات الدينية الشعبية قام بها دارسون غربيون ومصريون • وبينما لا ينبغى أن يعتمد المرء على مصادر متأخرة لدراسة التاريخ السياسى ، فسوف يكون عدم

الاستفادة منها من قبيل الاسراف فيما يتعلق بالمعتقدات الدينية الشعبية ، التي لم تتغير كثيرا • ذلك أن بعض التقاليد والعادات التي كانت سائدة في الحقبة العثمانية ، وما زالت حية يمكن تقصييها حتى العصيور الفرعونيية •

ان عقد مقارنة بين احتفالات المولد في القرن التاسع عشر أو العادات المتعلقة بزيارة المقابر مع مثيلاتها في القرن السادس عشر ، لتظهر تشابها واستمرارية قويين • لذا ، فقد استخدمنا مواد من فترة ما بعد العثمانيين بقدر غاية في الحذر ، اذا ما لا مت الصورة التي تنبع من الصادر الأسبق عليها •

### الأولياء والملاماتية

الاسمالام المعتاد ، شأنه شمان اليهودية المعتادة ما ولكن ليس كالكاثوليكية المعتادة ما يعترف قط بوجود الأولياء ، وليس لديه اجراء لاشهار كونهم أولياء • غير أن الأولياء يملأون عالم الاسلام كما يراه الناس العاديون بينما حتى الأولياء الذين هم على قيد الحياة موهو ما لا يوجد في المسميحية (\*) مي يملكون قدرات خارقة وكذلك القدرة على عمل المعجزات • ويوقر الكثيرون المجانين الذين لا ضرر منهم باعتبارهم « أولياء طبيعيون » ويسمح لهم بالتسكع في الشوارع (١) • وكان الملاماتية ، وهم من نوع شاذ ، يعرفون بسوء السمعة نظرا الى مظهرهم الغريب وسلوكهم • والملاماتية مشتقة من الأصل ( لام ) هم صوفيون ظهروا في وسلوكهم • والملاماتية مشتقة من الأصل ( لام ) هم صوفيون ظهروا في غراسان في القرن التاسع ، وخرجوا عن المألوف حتى استأهلوا التعنيف على عدم اعتبارهم الخارق لمتطلبات الشريعة المبجلة لكي يؤكدوا على عدم مبالاتهم للرأى العام ، وتركيزهم على وجود علاقة مباشرة وصادقة مع الله •

<sup>(\*)</sup> هذا غير صحيح ، فالكنائس زاخرة بمن يقولون انهم قادرون على الشفاء ،

بل والحمل بالنفحة القدسية ، وربما يقصد المؤلف فئة معينة من المسيحيين المتقفين · ( المترجم ) ·

لقد كانت الملاماتية الخالصة بالطبع ، مثالا لا يحققه سوى القليلين ، غير أن مظاهرها الشائعة كانت معروفة جيدا في الأزمنة اللاحقة ، وفي سير الشعراني على سبيل المثال ، هناك سير أشخاص ملاماتيين كان سلوكهم فاضحا مما جعله يتقزز ، وقد ذكرهم في كتابه جنبا الى جنب مع المتصوفة المتفقهين الأتقياء الملتزمين بالشريعة بسبب الاعتقاد بما فيهم من بركة ، وبسبب وجودهم على حدود المجتمع المتصوف (٢) .

لقد كانت هنساك حدود للتسامح الذى كان يعامل به المجانين و فبمجرد أن يبدأ الولى فى جذب الجماهير ، أو يخلق هياجا أو اضطرابا اجتماعيا أو يتحدى مبادىء الاسلام المستقر تحديا جادا ، كانت السلطات تستجيب لايقافه و فكان مدعو النبوة يتم اعدامهم بسرعة وكانت هذه هى حال أحد الأولياء جاء الى القاهرة عام ١١١٠ هـ / ١٦٩٨ م فتبعه العوام و وكتب الجبرتى : « اختلط الرجال والنساء ، وظهر الكثير من الفساد بسببه » (٣) .

ويجب أن نلاحظ أن عؤلاء الذين أعدموا كانوا من الغرباء ، وليسوا قاهريين ، وفي احدى المرات ، كان هناك ولى من مديرية الفيوم ، وآخر كان تكروريا أي رجلا من غرب أفريقية (٤) .

وحين كان رضوان باشا زاده ، وهو مؤرخ تركى ، يكتب في النصف الأول من القرن السابع عشر ، أشار الى تفشى المدلسين الذين يتصنعون الطهر كواحد من الملامح القومية عند المصريين • فهم يدعون أنهم أولياء حتى يحصلوا على الطعام ولكى يكون لهم نفوذ على من هم فى السلطة ، الا أنهم يزعمون العلم بالأسرار الالهية (٥) •

وفى بعض الأحيان يكون الولى سلبيا سلبية تامة ، غير أن الآخرين يستخدمونه مستغلين اعتقاد الناس الخرافى فيه • لقد كانت مثل هذه الحالة هى حالة شخص يدعى على البكرى ( لا علاقة له بالبكرية المشهورين ) ، وكان هذا الشخص يتسكع فى الشوارع حافى القدمين وعاريا تقريبا ، ويهرف بكلام غير مفهوم • وصارت احدى النساء لصيقة به ومن خلاله اتخذت مكانة احدى الوليات ( مؤنث أولياء ) ، تلع على

النساء في طلب الهبات واعتادت أن تتفوه بفاحش الألفاظ باللغة العربية والتركية وترتدى ملابس الرجال و وسرعان ما أصبح للولى والمرأة أتباع كثيرون من الناس الذين كانوا يسرقون البضائع من الحوانيت و فوضع أحد ضباط الجيش نهاية لذلك ، بأن وضع المرأة في مستشفى للمجانين ( أخلى سبيلها ، بعد ذلك وصارت ولية مستقلة ) • كما ضرب الضابط المجانين العراة الذين تبعوا الاثنين • ونجع شخص آخر في تحويل على المجانين العراة الذين تبعوا الاثنين • ونجع شخص آخر في تحويل على البكرى الى مصدر للدخل • وهذا الشخص هو أخوه • الذي حبس عليا وأخذ في جمع التبرعات • ولما كان على يحيا حياة خاملة ولديه وفرة من الطعام ، فانه صار سمينا • وبعد وفاته ، دفن على كشيخ ولى وأصبح قبره محجا ومكانا للعبادة (٦) •

لقد كتب الجبرتي رواية تفسر الأمر عن واقعة حدثت أثناء الاحتلال الفرنسي وتتعلق بالمجانين ٠ اذ سأل قائد الفرنسيين المسايخ : « هل يسمح دينكم أم يمنع سلوك أولئك الأفراد الذين يجولون في الشوارع كاشفين عوراتهم ، وهم يصيحون ويدعون أنهم أولياء ؟ ويؤمن بهم العوام ، غير أنهم لا يؤدون الصلاة ولا يصومون كما يفعل غيرهم من المسلمين ، وحين أجاب المسايخ بأن هذا مناف للاسلام ، أمر القائد الفرنسي بأن يحتجز المجانين الحقيقيون في مستشفى المجانين ، وأما الآخرون الذين يدعون الجنون ، فطردهم من المدينة ، الا اذا تصرفوا تصرفا مهذبا (٧) ٠ فلما واجهت المسايخ مسألة محددة واضحة كهذه ، لم يكن لديهم أي اختيار سوى قول : « نعم » أو « لا » ٠

ولم تكن الاتجاهات نحو الأنواع المختلفة من الأولياء والجاذيب على هذه الدرجة من التحديد ، ولذلك فان كلا من الحكام والعلماء كانوا دائما قاطمين في حضرة القائد الفرنسي •

### زيارة القبور والأضرحة

ان شغف المصريين بزيارة المقابر والأضرحة كعمل من أعمال التقوى أو كنشاط احتماعي قد لفت انتباه الكثير من المراقبين والرحالين ، اذ

كتب مصطفى على ، وهو مؤرخ تركى وكاتب ، يصف القاهرة في نهاية القرن السادس عشر: « في كل يوم جمعة ، ابتداء من صلاة الفجر ، تتخذ جمهرة لا تحصي من الناس طريقها نحو القرافة ، راجلين أو راكيين وهم يظهرون في طريق المقابر ( مقابر القاهرة الشهرة ) وبعد زيارة مقابر الشبيخ المبارك الامام الشافعي والامام الليث بن سبعد ، يصل الناس الى قبر الست نفيسة • وحين تذهب النساء الى مقابر أقربائهن ، يأخذن عادة ـ بعض النباتات الخضراء والزهور معهن ، فهن يزرن مقابر الموتى بأعشاب عطرية · أما المشايخ ، فهم يذهبون حاملين الرايات ، ويتلون الأوراد · ويزورون المقابر والأضرحة ، التي تعتبر طريقة لضمان تقبل الدعاء ثم يعود الجمهور » (٨) • وبعد ذلك بثلاثمائة سنة ، يبين وصف لين Lane أنه لم يتغير الشيء الكثير (٩) • فهناك مزيج من التدين، والرغبة في زيارة الأضرحة من أجل التعبير عن الاحترام للأولياء ومن أجل التشفع بهم لدي الله ، والتمتع بنزهة أو فرصة خروج اجتماعية • كثير من الناس كانوا يبقون في المقابر طوال النهار ، أو حتى طوال الليل ، لو كان للأسرة منزل هناك · اذ يقول لين : « ويقال أن الدسائس تكون شائعة بين الأسر التي تقضى الليل في الخيام بين القبور » وهو بذلك يكرر شكوكا كان قد عبر عنها مصطفى على قبل ذلك في وقت مبكر (١٠) • فكان من المستحيل عدم اتهام النساء بعدم الاحتشام في سلوكهن ، غير أننا يجب ألا ننسي ، أن زيارة مقابر الأقرباء أو الأولياء كانت هي الفرصة الوحيدة للكثير من النساء كي يخرجن خارج أعتاب بيوتهن ٠

تبجيل الأضرحة الشريفة والمقامات لم يكن بحال مقصورا على القاهرة ، وانما كان منتشرا في كل أنحاء البلاد وكان شائعا في البنادر ، مثل دمياط ، وفي معظم القرى • ولا يمل افليا جلبي (شلبي ) (١١) قط من عد المقابر الشريفة ووصفها في كل حي أو مدينة في طريقه • اذ من الواضح أنه كان يستمتع برحلاته في مصر بما فيها من معتقدات دينية شائعة بصفة عامة ، وتبجيل المقابر بصفة عامة (١٢) • وتسمى مقبرة الولى في اللغة العربية قبرا ، وضريحا ، ومقاما ، ومزارا ، أو مشهدا : وعلى النقيض من الألفاظ الأخرى ، يشسير اللفظ الأخير الى مكان مرتبط ، بشكل ما ، بالولى الراحل ، ولكن غالبا لا يشير الى مكان دفنه أو دفنها بشكل ما ، بالولى الراحل ، ولكن غالبا لا يشير الى مكان دفنه أو دفنها

بالفعل • فمثلا السيدة نفيسة ، الولية الشهيرة ، المدفونة في القاهرة ، لها مشهد في أسوان ، باعتبارها ظهرت في حلم لأحد الأشخاص ، أشارت فيه الى ضريح لنفسها في تلك المدينة (١٣) ٠

لقد شيدت مساجد كبيرة وجميلة فوق قبور أشهر الأولياء ، مثل الامام الشافعي وابراهيم جولشيني في القاهرة ، أو أحمد البدوي في طنطا • أما فوق قبر الولى الأقل شأنا ، فكان يشيد بناء صغير مربع ناصع البياض تعلوه قبة • ويمكن أيضا أن يوجد القبر داخل احدى الزوايا ، أو مجموعة مدافن ، أو مدفن قائم بذاته · وغالبــا ما يحاط قبر الولى بمقابر أقربائه أو المنتسبين اليه أو مريديه ، أو غيره من الأولياء • ولقد أصبحت بعض أشهر الأضرحة في قرافة القاهرة ، مراكز تجمع كامل من المباني ، ومساكن للمتصوفة وفقراء الناس والأسبلة ، والمساجد والزوايا والكتاتيب وما الى ذلك (١٤) .

في العديد من المرات ، كان جلبي (شلبي ) يلاحظ وجود شجرة قديمة عادة شجرة سدر ( نبق ) ، بالقرب من أحد القبور (١٥) ٠ ذلك أن الأشجار المبـــاركة أو الآكام تحتل مكانة خاصـــة في المعتقد الديني المصرى ، وقد يكون الاعتقاد فيما تمثله من بركة من بقايا الأزمنة القديمة (١٦) • ويشبيد فوق القبر تركيب من الحجر (تركيبة) أو من الخشب ( تابوت ) ، وفوق القبر كسوة مزركشه بالمخمل أو الحرير • ويحاط التابوت بنوع من السور مصنوع من الخشب أو النحاس، ويسمى جزء المسجد الذي يضم الولى الحارس الحامي مقصورة ، وهو لفظ قد يشمر الى السور الموجود حول القبر • وتزين مقابر الكثير من الأولياء في القرى برسوم بدائية على الجدران تمثل أشياء مثل الجمل أو القارب ، وهي رسوم يمكن رؤيتها على منزل الحاج • وفي الصعيد ، توجد غالبا رسوم لثعابين ، يعتقد الباحثون أنها أيضا من بقايا التقاليد المصرية القديمة (١٧) • أن القاهرة مقبرة الأولياء ، التي فاقت جميع المدن في الىلاد ، كان بها نصيب الأسد من المقابر ، وأضرحة أشهر أولياء مصر • فكان بالقرافتين عشرات من أكثر المقابر تبجيلا ، التي كانت دائما

تجذب سكان العاصمة ، وكذلك زوارا مسلمين من أماكن أخرى بأعداد غفيرة ·

وكما سبق أن ذكرنا ، كان يوجد بالقرافتين منازل خاصة وآخرى عامة ومرافق حيث يستطيع المترددون عليهما قضاء بعض الوقت ، اذ يروى افليا (شلبى) عن العديد من دور الضيافة (التكايا) ، في تلك المنطقة ، اللي كانت تقدم ضيافة بالغة الكرم للمسافرين (١٨) .

ويمكن تقسيم الأولياء المدفونين في قرافات القاهرة الى ثلاث فئات رئيسية: آل بيت النبي، والعلماء، والمتصوفة ·

ومن المتفق عليه ، بصفة عامة ، أن أقدس أضرحة مصر هو القبر الذي يدفن فيه رأس الحسين الحفيد الشهيد للنبي محمد على • بل ان حاجا مغربيا معروفا بتمسكه الصارم بالسنة ، يؤكد أن هذا الضريح هو أكثر ما في مصر توقيرا وأول ما يزوره المغاربة في القاهرة ، وآخر ما يزورونه قبل رحيلهم (١٩) • وكما هو الحال دائما ، فإن الضريح كان هو النواة للعلم الديني والصوفية وكذلك الصلاة والعبادة • وتوجد بالقاهرة أضرحة لنسل طاهر من النساء اللاتي يرجع نسبهن الى النبي على: مثل السيدات نفيسة وسكينة ورقية وزينب وعائشة وغيرهن • وتلعب هـــذه الأضرحة وعلى الأخص ضريح السيدة نفيسية ، حفيدة الحسين ، دورا بالغ الأهمية في المعتقدات الدينية لدى المصريين وذلك باضافة طابع نسائي البها ، وجعلها ذات جاذبية خاصة للنساء (٢٠) • فيسبب دور الرجال المسيطر في الاسلام العادي ، فإن النساء ، اللاتي يهتممن اهتماما كبرا بالدين لدى المصريين بصفة عامة ، كان لديهن شغف خاص بالوليات من النساء ، ذلك أن معظم من كانوا يزورون قبورهن من النساء • وبما أن السنة كثيرا ما شكوا من أن الرجال والنساء يختلطن في الزحام أثناء مثل هذه الزيارات ، فلقد رتبت السلطات مداخل خاصة للنساء في ضريم السبدات : نفيسة وسكينة وعائشة وفاطمة ورقية (٢١) وتتضبح صورة السيدة نفيسة باعتبارها الأم المنقذة من حادثة تثير الرهبة رواها ابن اياس وقعت عام ٩٢٦ هـ / ١٥٢٠ م · فلقد أغرى جار شاب وعبده الأسود طفلة 1:1:

في السابعة من العسر كانت تسكن مع اسرتها بجوار ضريح السيدة نفيسة بدخوله وقطع الشاب حنجرة الطفلة وسرق كوفيتها المذهبة والقي بالجثة في بئر وأثناء البحث عن الصبية المفقودة ، قبض على الشاب وهو يحاول بيع الكوفية ، وتحت التعذيب ، أقر وأرشد المحققين الى البئر فشنق الصبي وشريكه عقابا لجريمتهما ، غير أن الصبية وجدت حية ، بعد ذلك ، فالمجرم كان قد قطع حنجرتها ، غير أن الجرح لم يكن عميقا واعتبر استرداد الصبية لعافيتها معجزة وأخبرت أمها أنها بينما كانت ترقد في البئر وهي تنزف ، ظهرت لها امرأة محجبة ، وقالت : « لا تبك ، أنا نفيسة ولسوف أنجيك من هنا » وهذا والعلت (٢٢) .

لقد تأسست معظم أضرحة عائلة النبى على أثناء القرنين اللذين حكم فيهما الفاطميون مصر ( ٩٥٦ – ١١٧١م) ، ذلك أن الأسرة الحاكمة الشيعية بنت مشروعيتها الى حد كبير على أصلها الحقيقي أو المفترض باعتبارها من نسل فاطمة ، ابنة النبي على أصلها الحقيقي أو المفترض الدين لحكم الفاطميين ، تم محو كل أثر شيعي من مصر ، ولم يؤسس الفاطميون ولو جالية شيعية صغيرة لتبقى بعد سقوطهم · ولكن أضرحة الحسين ونسله من النساء ، بالاضافة الى شخصيات أقل أهمية من بيت على استمرت في الوجود تحت نظام الحكم الجديد ، ولكن دون التأكيد على شيعيتهم · وكان من السهل عمل ذلك ، لأن الاسلام السنى يحترم عليا شيعيتهم · وكان من السهل عمل ذلك ، لأن الاسلام السنى يحترم عليا وآله ، غير أنه ، على العكس من الشيعة ، لا يؤلههم ·

ومن بين الفئة الثانية من الأضرحة الطاهرة \_ أى أضرحة العلماء المساهير \_ تقف فى الصدارة أضرحة الامام محمد بن ادريس الشافعى ، ( المتوفى ٨٢٠ م) ، مؤسس المذهب الشافعى وعالم التوحيد الذى عاش فى القرن الثامن ، والليث بن سعد ، الذى يقع قبره بالقرب من ضريح الشـافعى .

وكان الشافعي هو المؤسس الوحيد لمذهب فقهي والذي دفن في مصر ، وكان مذهبه الى حد بعيد أهم المذاهب الأربعة ، ومن المفهوم ، أن المسجد وبه قبر الشافعي أصبح رمزا للاسلام المتفقه .

ويحاط ضريح الشافعي بمقابر الحكام المتوفين ، وكبار العلماء ٠ واعتاد الحكام الجدد القيام بزيارة المكان لدى وصولهم الى مصر كما أصبح الضريح نقطة تجمع للأمراء المصريين والجنود (٢٣) ٠ أما الغئة الثالثة من قبور الأولياء ـ أى قبور المشايخ المتصوفة ـ فهي تتسم بعدم التجانس الشديد ٠ اذ تشمل ، مثلا ، شاعر القرن الثالث عشر عبر ابن الفارض ، ومتصوفة من القرن السادس عشر من أمثال الشعراني وجيله ٠ وكان هناك أضرحة لمشايخ متصوفة من الأتراك والعرب ، مثل البكرية والوفائية وكثير غيرهم ، كل منهم يجتذب اليه زواره من المؤمنين.

لقد كانت مقبرة الشيخ المتصوف الراحل مصدرا محتملا للدخل ، حيث أن المؤمنين كانوا يحضرون النذور والتبرعات للحفاظ على المقبرة واعاشة حراسها • وكانت أيضا بؤرة الاحترام والزيارات والطقوس وبهذا المعنى ، كانت مركز الطريق ، وموقع الاحتفال السنوى بمولد الشيخ ، وكذلك تأكيدا على استمرارية الطريقة • فبعد وفاة كريم الدين ، على سبيل المثال ، أراد بعض مريديه دفنه بالقرب من معلمه الدمرداش ، غير أن آخرين قالوا : « كلا ، فأن مصالحنا تتطلب أن ندفنه ، في زاويتنا ، • وحين كان داود العزب ، وهو متصوف آخر على فراش الموت أراد أتباعه أن يحملوه الى القاهرة ، غير أنه استشاط غضبا واتهمهم بمحاولة استغلال وفاته من أجل الكسب المالي (٢٤) •

ويقال ان الكثير من الأضرحة تحتوى على رفات أولياء ليسوا معروفين على نطاق كبير يشار اليهم ببساطة بعبارة (رجل صالح) أو الولى وأحيانا ما يعرف الولى باسمه الأول (مثلا الشيخ محمود)، وهو ما يشير الى كونه غفل الذكر وهناك أماكن للعبادة أخذت اسمها من (الرجال الأربعين)، أو الرجال السبعة وهم يمثلون أبطال قصص قد نسيت منذ عهد بعيد، وأضرحة تعزى الى الصحابة، الذين اشتركوا في فتح العرب للصر (٢٥).

وعلى النقيض من الأولياء المجهولين ، يوجد أولياء تقدم عنهم المصادر تفاصيل كاملة وعن كيفية ايجاد أضرحتهم · فالجبرتي يروى أن الشيخ

مرتضى دفن زوجته بالقرب من ضريح رقية • وبعد ذلك ، شيد مقصورة وبناء فوق مقبرتها • وفرش المكان بالسجاجيد ، وأضاء الشموع واستأجر المقرئين ، واستضافهم في بيت مجاور • وبالمثل ، فقد بنى الدواخلى ، نقيب الأشراف ، مقاما ومقصورة على قبر ابنه (٢٦) • مثل الأضرحة التي يزورها الجمهور •

وكانت رعاية مقابر المسايخ غير المهمين في القرى توزغ \_ عادة على الفقراء رجالا ونساء الذين كانوا عادة من العجائز والعميان • ومن ناحية أخرى كان المسئولون عن الأضرحة الكبرى \_ عادة \_ من الأثرياء وذوى النفوذ ، فقد كان مقدمو الهبات والنذور لضريح أحمد البدوى من الملتزمين وكبار أثرياء طنطا (٢٧) • ويتهم الجبرتي الأسرة المسئولة عن مقام أحمد البدوى بفساد الذمة ، وقد أدى ثراء هذه الأسرة الى خلافات بين أعضائها مما أدى الى انتقال مسئولية رعاية الضريح لأسر أخرى • وكان الحكام الجسعون يصادرون أحيانا جزءا من النذور كما فعل على بك في سنة المجتمعون يصادرون أحيانا جزءا من النذور كما فعل على بك في سنة

وهناك الكثير من العادات والمعتقدات المتعلقة بالمقابر الطاهرة ، غير أننا سنذكر فقط أكثرها انتشبارا ·

ان المولد عادة حدث سنوى ، غير أن الكثير من الأولياء كانت لهم حضرة ، وهي تجمع أسبوعي يتم ليلا للدعاء وتلاوة القرآن ، والذكر • وكانت الطقوس التي تؤدى في المقبرة ثابتة ، وتشمل تلاوة الفاتحة وتحية الولى المدفون والدوران حول المقصورة • وكانت بعض العادات الشعبية تشبه المراسم المفروضة على الحجاج أثناء الحج (٢٩) •

وثمة نوع مختلف من الزيارة الأسبوعية عادة ما ينعقد في أيام الخميس أو الجمعة ، كان مرتبطا بالاعتقاد أنه في هذا اليوم تزور روح الولى القبر · وهذه الفكرة لها أصل في أساطير مصر القديمة ولم يوافق عليها الاسلام السني (٣٠) · وهناك عادة أخرى ، من الواضح أيضا أنها من بقايا العصور الفرعونية ، هي أن يضع الزائر بعضا من شعره أو أظافره أو أسنانه بالقرب من المقابر · ونشأ هذا الفعل اعتقادا بأن مثل هذه

### المسوالد

#### مقيدمة

كانت الموالد جزءا مركزيا رئيسيا في حياة الأهالي الدينية والاجتماعية في الحقبة العثمانية (٤٠) ولا يعرف ، على وجه الدقة ، متى ظهرت الموالد في الاسلام و وربما كان ابن جبير ، رحالة القرن الثاني عشر ، هو أول من ذكر احتفالات المولد وهو يتحدث عنها كعادة مستقرة تماما •

لقد عقد علماء التوحيد مناقشات مطولة بخصوص مشروعية المولد و وحكم جلال الدين السيوطى ، الكاتب والمتصوف وعالم التوحيد والمؤرخ الشهير المتوفى ١٥٠٥ بأن الموالد حقا بدعة ، ولكنها بدعة حسنة ، فهو يؤكد أن مأدبة مولد النبى على حسنة ، لأنها تغرى المسلمين على اخراج المال لفعل الخير ، وأن يتلوا القرآن ، ويقيموا الذكر ، ويفرحوا بميلاد النبى ، وحين سئل عالم توحيد في زمن مبكر عما اذا كان يعتبر المولد شيئا جديرا بالثناء أم التوجس أجاب هكذا : « أن الولائم والوجبات دائما شيء يلقى الترحيب ، فما بالك حين تكون مصحوبة بالفرح ببزوغ نور النبوة في هذا الشهر ،

لقد كان الأصوليون المسلمون ، وعلى رأسهم الحنابلة ، ثم بعد ذلك ، الوهابيون ، معارضين حتى لمولد النبى • لذا لا مجال للدهشة ، أن الموالد اللاحقة الخاصة بالأولياء المحليين ، والتي كانت ، في معظم الحالات ، بقايا لعادات ترجع الى ما قبل الاسلام كانت تلقى الكثير من النقيد .

# الأولياء واقامة موالدهم

تعد قائمة الأولياء الذين يحتفل بموالدهم قائمة طويلة وتشمل رجالا وقليلا من النساء من فترات مختلفة ، ابتداء بالنبى على وانتهاء بأحدث المسايخ المتصوفين •

وكانت المواله ، ومازالت ، تعقد لأعضاء من آل البيت ، اسرة النبي \_ الحسين بن على ونسله من النساء • كما نجه من بين الأولياء علماء ومتصوفة وأشرافا وأمراء والكثير من المشعوذين والمجانين اشتهروا بأنهم أولياء (٤٢) •

لقد اعتبر الكثير من الأولياء بأنهم حماة ورعاة : فواحد كان يدافع عن منطقته ضد التماسيح ، وآخر كان يحمى ضد الثمابين ، وثالث كان يعد صديق الفلاحين • وكانت وظيفة الولى من حيث انه راع لقريته واسعة الانتشـــار (٤٣) •

وقليل من الموالد لم تكن مرتبطة بشخص مبارك ، وانما بمكان مبارك • فكان هناك مولدان يقامان حين يتم تنظيف المقياس ، ( مقياس النيل ) وحين كان يتوقع أن تكون المياه مرتفعة • وثمة مولد آخر من نفس النوع هو مولد قدم النبى ، ( أظن أنه يقصد أثر النبى ( على المترجم ) وهو مكان بالقرب من القاهرة حيث يعتقد أن محمدا ترك أثرا المسلمه (٤٤) •

وليس من السهل تحديد الوقت الذي أنشى، فيه مولد معين · ومن الواضح أن عملية اقامة الموالد امتدت إحيانا عبر أجيال · فموالد الحسين ونساء بيته أدخلت أثناء الحقبة الفاطمية (٤٥) · وأقيم عدد لا يستهان به من الموالد للمشايخ المتصوفة أثناء القرن السادس عشر ، وهو تطور مرتبط بظروف خلقها الحكم العثماني ، كانت تؤدى الى انتشار الصوفية · ويضرب على مبارك مشلا بتقاليد المتصوفة الخاصة باقامة مولد أحمد البدوى في القرن الثالث عشر (٤٦) · وعموما ، لا يمكن الثقة بها ، بها أنه من الواضح أن الكثير من العادات ترجع الى ما قبل الاسلام ومرتبطة بالنيل والزراعة · ولربما حفزت شعبية مولد البدوى الى انشاء موالد أخرى أصغر وان كانت مشابهة ، وهذه هي الطريقة التي أوجدت الموالد في بلدان دسوق ودمنهور بالإضافة الى مولد الإمبابي غرب القاهرة (٤٧) ·

من الطبيعي أن معلوماتنا تكون أفضل عادة بالنسبة للموالد الأكثر حداثة ٠ اذ يروى افليا (شلبي) أن مولد الشبيخ عقبة الجهيني قد توقف، لأن الضريح صار حطاماً • وفي سنة ١٠٦٣ هـ / ١٦٥٢ \_ ١٦٥٣ م ، أعاد أبو النور محمد باشا \_ وهو حاكم مشهور باهتمامه بالدين \_ انشاء المسجد وأسس تكية ، وسبيلا ومطبخا وغير ذلك من المرافق هناك ٠ كما أحيا المولد ، الذي كان مقدرا أن يمول عن طريق وقف خاص تحت اشراف قائله الانكشارية (٤٨) • وكذلك يروى الجبرتي ظروف ظهور عدة موالد جديدة • اذ مات عبد الوهاب بن عبد السلام المرزوقي ، وهو متصــوف متواضع دأب على التردد على المقابر الشريفة ، مات في ١١٧٢ هـ/١٧٥٨ م ٠ و بعد أن أصاب أحد الفيضانات مقبرته ، بني مريدوه وأتباعه مقصورة حول المقبرة ، أي مقاما ، وقبة فصار الضريح مزارا ، وكان الرجال والنساء يختلطون أثناءه • فبني المتصوفة مقاما آخر هناك دفنوا فيه متصوفة وعلماء آخرين • ثم حددوا تاريخا سنويا للاحتفال ودعوا الزائرين من الصعيد والوجه البحرى • وأنشئت الكثير من الخيام والأعمدة والمطابخ وأماكن عمل اللهوة هناك أثناء المولد • فجذبت المناسبة الفلاحين من القرى المجاورة ، بالاضافة الى المحتالين والمغنين والعاهرات وسحرة الثعابين • وكانت الجماهير تشميعل الألعاب النارية ، وتلطخ المقابر ، اذ كانوا يتضاجعون ويرقصون لما يزيد عن عشرة أيام • وكانت موسيقا الطبل والناي تعزف ليل نهار ٠ وحتى العلماء كانوا ينصبون خيامهم ، وكذلك كان يفعل أبرز الأمراء ، والتجـــار • ويلقى الجبرتي باللائمة على العلماء على عدم توبيخهم لسلوك كهذا ، وبذلك جعلوا العوام يعتقدون أن الاشتراك في هذا المولد عمل من أعمال التقوى (٤٩) •

ويمكن للمرء أن يرى بوضوح كيف أن طريقة مشروعة ( من وجهة نظر السنة ) لاجياء ذكرى رجل صالح من رجال الدين تتدهور متصبح حدثا مريعا من أحط الطبقات الاجتماعية ، لم يقدر أو يرغب أهل النخبة في ابقافه ٠٠

لقد ألغى مولد الحسين بن على وتم احياؤه عدة مرات أثناء الحقبة العثمانية • • اذ يبدو أن هذا الضريع الشيعى الرئيسي في مصر ، جذب.

الشيعة وأشباه الشيعة ومتعددى المذاهب وخلق عادات ، أثارت شكوك السنة ، والسلطات وروى افليا (شلبى) ، أن هذا المولد كان قد ألغى بسبب نقد جائر .

وفى عام ١٠٨٩ هـ/١٦٧٨ م، رفع الأشراف شكوى الى عبد الرحمن باشاكى يسمع بموله الحسين ، جدهم فأصدر الوالى التوجيهات المرغوبة الى القاضى والشرطة • ويروى افليا أنه بعد ذلك ، تم الاحتفال بوليمة كبرى فى يوم عاشوراء ( العاشر من المحرم ، يوم حداد الشسيعة على استشهاد الحسين ) (٥٠) •

وعلى النقيض من حماس افليا ، يعبر الجبرتى عن اتجاهه الساخر المرير نحو الموالد والذين يستركون فيها في روايته عن احياء موله الحسين و اذ ان الوصى على وقف مسحد الحسين قد أصيب بمرض جلدى ، ربما تناسلى فأقسم بأن يعيد احياء المولد آملا في أن يشفيه الله واستولى على أموال من الوقف ، وبدأ في تنظيم المولد ووضع شموعا ومصابيح في المسجد ، وعين مقرئين نهارا وقراء لدلائل الخيرات (وهو كتاب شهير للأدعية ) ليلا فجاء الكثير من أتباع الطرق الصوفية الشاذة للاحتفال ، ملطخين المسجد ، دون أن يظهروا أي احترام للمكان والما الرجل الذي أخذ المبادرة في احياء المولد فلم تتحسن حالته ، كما الستنتج الجبرتي بحدة (٥) و

ويصف الجبرتى ايجاد مولد آخر \_ احياء ذكرى الشيخ عبد الله الشرقاوى ، الذى كان شيخ الأزهر ومتصوفا · وحددت أرملته وابنه مولده فى يوم وليمة العفيفى بعد أن حصلا على موافقة الباشا · فأعلنت الشرطة عن الاحتفال فى الشوارع ، ودعى الجمهور لحضور الاحتفالات · وأقيمت الأعمدة أمام الضريح وعليها الشهموع · وعلقت بها البيارق وشرائط ملونة · ودعى زعماء أو رؤساء الطرق الصوفية · وقدم الطعها م

ومرة أخرى يطلب الجبراتي من النخبة الأزهرية توبيخ الدهماء على سوء سلوكهم ، كاشفا عن الفجوة بين توقيره للشيخ الراحل واشمئزازه من المسول (٥٢) .

### اوقات الموالد ومددها

كانت الكثير من الموالد يحتفل بها حسب التقويم القبرى الإسلامى ، ولكن القليل منها بما فى ذلك بعض أهم الموالد ، كانت تعقد طبقا للتقويم القبطى • وكانت موالد الغثة الأولى متناثرة عبر شهور السنة الاسلامية ، باستثناء شهر رمضان • وموالد أكثر كانت تعقد فى شعبان ، الشهر الثامن الذى يسبق رمضان ، مما يعقد فى أى شهر آخر • وبعد رمضان ، لم تكن هناك الكثير من الموالد ، لأن الاستعدادات تكون على قدم وساق لم تكن هناك الكثير من الموالد ، لأن الاستعدادات تكون على قدم وساق من أجل الحج (٥٠) • وكان الكثير من الموالد تستمر من بداية شعبان حتى منتصفه ، أهمها فى الصعيد ، مولد أبى الحجاج فى الأقصر وعبد الرحيم فى قنا ، الذى تقع احتفالاته الرئيسية فى الخامس عشر من الشهر وعبد الرحيم فى قنا ، الذى تقع احتفالاته الرئيسية فى الخامس عشر من الشهر

وكان موله الامام الليثى يعقبه في القباهرة في أقرب جمعة من منتصف شعبان • وكان موله المعرداش في يوم الخميس ، في النصف الثاني من شعبان (٥٥) •

وكانت مواعيد الكثير من الموالد تحدد بشكل تمس في منتصف شعبان ، والسبب في ذلك أن التراث يقول ان مصير الانسان في السنة التالية يتحدد في ليلة النصف من شعبان (٥٦) .

وكان توقيت بعض الموالد مرتبطا بالأعياد الاسلامية • فمثلا كان مولد الوفائى ينعقد بعد العيد الكبير باربعة أيام (٥٧) • وكان مولد الدشطوطى ينعقد فى ليلة المعراج ، ليلة صعود النبى الى السلماوات السبع ، فى السابع والعشرين من رجب (٥٨) • وكان مولد أبى القاسم الطهطاوى ينعقد مع مولد النبى (٥٩) •

وكانت تواريخ بعض الموالد السكبرى تتحدد عن طريق التقويم القبطى ، وبذلك ترتبط بالفصول ، وهو أمر مستحيل أذا تم التمسك بالتقويم الاسلامى .

وبعض الموالد كانت مرتبطة بالدورة الزراعية المرتبطة بغيضان النيل ، كما جرت العادة في العصور الفرعونية (٦٠) • وأهم هذه الموالد هما مولدا أحمد البدوي ، اللذان كانا مرتبطين بالري • فكان مولد البدوي الكبير ينعقد في شهر مسرى ( من السادس من أغسطس ) ، أما المولد الأصغر ففي بداية برمودة ( الذي يبدأ في الثامن من أبريل ) •

ويروى مبارك أن مولد البيومى كان ينعقد (طبقا لأيام النيل) ويعض الموالد في الصعيد كانت تقام حين تبدأ مياه النيل في الارتفاع • وبعض كانت تنعقد (في الصيف) أو (في زمن الحصاد) (٦١) •

وكان عدد من الموالد يحتفل بها في أنحاء مصر ، رغم أن مركزها كان في القاهرة ، مثل موالد النبي ، والحسين ، أو موالد نساء ببت الحسين ومولد الشافعي • وبما أن هذه الأعياد كانت تؤثر في النشاط في جميع أنحاء البلاد ، فهي كانت تحدد تواريخ الموالد الأخرى • ذلك أن جوار مساجد الأولياء أو أضرحتهم أحدهما من الآخر جعل من المناسب الاحتفال بموالدهم معا ، أو في مواعيد متقاربة • فالحاجة الى تزامن النقل ، والتجارة وأمن الموالد المجاورة ربما أثر في الترتيبات التي تتم من أجل الاحتفالات (٦٢) •

وجدير بنا أن نتذكر أن الحكومة كانت في نهاية الأمر ، مسئولة عن الموالد ومسئولة عن سلوك الجمهور المنظم (٦٣) · كما يجب ملاحظة الصلات بين الأولياء الراعين أنفسهم · فمثلا ، يحتفل بجميع الأولياء المرتبطين بأحمد البدوى طبقا للتقويم القبطى · وكان الامبابي أحد مريدى البدوى · وكانت البيومية طريقة متفرعة عن الأحمدية والمرزوق كان من نسل البياومي · فكانت مواعياد موالد هؤلاء الأولياء مرتبطة بالأحمدية (٦٤) ·

وكانت بعض الموالد تنعقد في يوم معين من أيام الأسبوع (٦٥) • وكانت الاحتفالات بمولد في القاهرة تستغرق أسبوعا واحدا (٦٦) ، رغم أن بعض موالد القاهرة كانت تستغرق ثمانية أيام ، مثل مولد الرفاعي ، الدشطوطي ، والبيومي (٦٧) • وعلى النقيض من ذلك ، فان المدة المتوسطة

لىموالد المهمة لم تكن تستغرق أكثر من ليلة واحدة • ومثل هذا المولد كان يسمى ليلة ولا يتكون الا من الدعاء دون الكثير من الأمور المعتادة فى المولد (٦٩) •

### الشياركون في الموالد

اجتذبت احتفالات الموالد أعدادا غفيرة من جميع مناحى الحياة · فالموالد تنتمى الى عوالم العتقدات الدينية فى مصر ، ولكن النخبة أيض كانت تحضر ، على الأقل ، جزءا من الاحتفال ومع آن الموالد كانت دائما احتفالات صوفية ، الا أن العلماء والأمراء كانوا يشتركون فيها أيضا · اذ كانت الموالد مختلفة الألوان ومتنوعة بحيث يبدو أن كل شخص يمكنه أن يجد هناك شيئا يعجبه (٧٠) ·

وكان مولدا أحمد البدوى ، فى طنطا آكثر الموالد ازدحاما من بين كل التجمعات • اذ كان الناس يسعون اليهما من أقصى الأماكن ، كما صدق ألحال الآن •

ويؤكد افليا صاحب التجربة والأسفار الكثيرة ، أنه لم ير قط جماهير بضرخامة ما رآه في مولد البدوى ، بمقارنته مع ألمع احتفالات اللولة في اسطنبول • وهو يلاحظ أن مولد ابراهيم الدسوقي ، الذي كان يعقد بعد ذلك باسبوع ، أصغر وأكثر نظاما وأكثر جلبا للسرور (٧٤) •

وثمة موالد عديدة كانت تجتذب شريحة معينة من الأهالى · فمثلا كان الجزارون سائدين في مولد معين في القاهرة (٧٥) · وكانت هناك

موالد يشترك فيها العلماء خاصة : من مثل هذه مولد المطراوى فى المطرية بالقرب من القاهرة (٧٦) • والشعرانى فى حى باب الشعرية وعلى العكس من ذلك (٧٧) ، فإن المساركين فى مولد عمر بن الفارض ، الشاعر المتصوف الشهير ، كانوا من بين الفقراء وغير المتعلمين (٧٨) • وكان مولد ابراهيم جولسينى مقصودا على النخبة الدينية الفكرية السياسية ، وبه طابع تركى قوى اذا كان وصف افليا له دقيقا (٧٩) •

لقد عرف الجبرتي عن جدارة ، الملامح الأربعة للموالد على أنها ليست زيارة وتجارة فقط وانما كانت حقا نزهة وفسوقا (٨٠) ٠

وكانت الموالد، في الأساس، دائما أحداثا دينية بالرغم من جوانبها العلمانية والمولد ركز دائما على الولى وضريحه وهناك الكثير من الأدلة التي تشير الى الجدية والتقوى التي كان ينظر بها المصريون من جميع الطبقات الاجتماعية الى أيام هؤلاء الأولياء وفيقول على مبارك في وصفه لأحد الموالد في أحد بنادر مديرية أسيوط: لو أن أى انسان أهمل طقس المولد، فإن الآخرين يقولون له: لا تتسلب في خراب قريتنا لأنهم يعتقدون أنهم اذا ما لم يؤدوا طقوس تلك الليلة، فسيلحق الضر بمحاصيلهم للما علمتهم تجربتهم وحيواناتهم أو أبدانهم وهم مقيدون بهذا الاعتقاد مع أنهم يفعلون الطقوس بارادتهم الحرة وهذه مقيدون بهذا الاعتقاد مع أنهم يفعلون الطقوس بارادتهم الحرة وهذه من الطريقة التي تنظر بها معظم القرى للموالد(٨١) ويجب التأكيد على أن على مبارك كان يشير الى الصعيد، حيث كان تبجيل الأولياء وموالدهم قويا بصفة خاصة و

ان الطقوس الدينية الرئيسية أثناء المولد هي:

# ١ \_ زيارة الضريح ( زيارة )

يضع الزائر يديه على القبر ، ثم يغطى وجهه بيديه · ثم يدور جول القبر ، ويقرأ الفاتحة ، ويبارك الولى (٨٢) ·

#### ٢ \_ تـ الاوة القـرآن

كان من المعتاد ترتيل القرآن بأكمله ( ختمه ) أثناء الموالد · وكثيرا ما يستأجر مقرئون محترفون لهذا الغرض (٨٣) ·

### ٣ ـ تلاوة أوراد صــوفية

دلائل الخيرات ، وهو مجموعة منتقاة ، كانت كثيرا ما تقرأ وترتل اثناء الموالد • كما كانت الأوراد تقرأ في كثير من الموالد وكان النص المفضل هو حزب الشاذلي ، المعروف أيضا بالبر الكبير • فاذا كان الولى المقصود له حزب باسمه ، فمن الطبيعي أن هذا النص كان يقرأ (٨٤) •

# ٤ - ترتيل مدائح نبوية أو مدائع الاولياء

وكان لقصيدة المولد الشريف، التي ترتل في مولد النبي بعد الحزب البكري ـ شهرة خاصة (٨٥) .

وحسب ما يقول افليا ، كان مولد الليثى مهرجانا أدبيا بالنسبة للعلماء · أذ اعتاد المؤلفون أن يقدموا ما كتبوه تمجيدا للمولد لكبار مفتى المذاهب · فاذا وافق المفتون على تلاوتها ، كانت الكتيبات توقع وتوضع في صندوق عند المقام · ويتضمن وصف افليا أن نفس هذا الشيء كان يتم في مولد الشافعي (٨٦) ·

## ه \_ الدكــر

هو تكرار عبارات معينة في مدح الله للوصول الى تجربة دينية ولم يكن هناك مولد دون حلقات للذكر ، رغم أن الأذكار من المكن أداؤها بشكل مستقل عن الموالد و اذ كانت هناك حلقات الذكر الحميمة التي يقيمها المتصوفة و غير أنه كان يوجد التجمع الكبير حيث يوجد الكثير من المشتركين في المولد ، الذين اجتمعوا من أجل تأدية طريقة سوقية للذكر الصحوفي و

وكان هناك الكثير من الرجال والنساء الذين يعتقدون أن وجودهم في الذكر يكفى لعلاجهم من الأمراض • وأحيانا كان الحشيش وغيره من المحدرات تستعمل للوصول الى النشوة الدينية (٨٧) •

### ٦ - المسوكب

لقد كانت المواكب الصوفية كثيرة الألوان هي أكثر ما يلفت النظر في الموالد التي تعرف بالإشاعر • ومازالت كذلك • أذ كانت الطرق

تسير تحت راياتها ، أو تحمل المشاعل ليلا ، وهم ينشدون أذكارهم وهم يسيرون • وكان المتصلوفة يعزفون على آلاتهم الوسيقية ويعرضون حيلهم الغريبة • وفي نهاية المولد ، يحدث موكب عام ( الزفة ) يضم جميع الطرق (٨٨) •

### ٧ ـ مراسم دينية أو شبه دينية خاصة

كان من المعتاد ختان الأولاد وحلق رؤوس الأطفال في الموالد ، كما اعتاد الرجال والنساء أن يوفوا بما أقسموا عليه أثناء الموالد ، كذلك كانت الصدقة التي تقدم للمتصوفة والفقراء أكثر كرما من المعتساد (٨٩) .

### الجانب التجاري للموالد

لم يكن الجانب التجارى للمولد مجرد نتيجة طبيعية لتجمع الكثير من الناس في نفس المكان ، وانما كان هدفا رئيسيا من وراء الأعياد • وهذا يظهر جليا في تعريف الجبرتى الذى سبقت الاشارة اليه ، بل أكثر من ذلك في وصف على مبارك لمولد البدوى ، الذى يقول : « انه سوق كبير يعرف بمولد أحمد البدوى ، حيث يجتمع الكثير من الناس من كل أنحاء البلاد ، لا يستطيع حصرهم الا الله وحده • وهم لا يأتون هناك ، فقط من أجل التجارة ، انما من أجل هذا الغرض وأيضا للبحث عن بركة في الولى سيدى أحمد البدوى » (٩٠) •

ولقد تخصصت الأسواق في سلع معينة · وكانت أسواق طنطا هي اكبر الأسواق وكانت مشهورة بأسواق النخاسة التي كانت بها · ويصف افليا التجارة في قطن الفيوم التي كانت هذه الأسهواق شهيرة بها (٩١) ·

واثناء مولد ابراهيم الدسوقي ـ الذي يقام على ضفة النهر ـ كانت القوارب تفد من مواني البحر المتوسط المصرية والصعيد ، حاملة الناس والتجارة • ويذكر افليا بصفة خاصة الأقيشة من اليمن والهند (٩٢) ٠

### الجانب العلماني للموالد

تعلق جميع المصادر على الجو المرح الشبيه بالكرنفالات الذى كان موجودا في الموالد ، ذلك أن المهرجانات كانت تقدم للمصريين المحبين للمرح فرصة امتاع أنفسهم (٩٣) • بل ان الجبرتي المعروف بتحفظه الصارم ، يقول ان القاهرة كانت مضاءة بشكل جميل ومزينة أثناء مولد النبي على (٩٤) • اذ كان المحتالون وسحرة الثعابين ، وألعاب خيال الظل، ورواة الحكايات ، والمغنون وغير ذلك من عروض منوعة تبعث في الناس التسسيلية •

كما اشتمل المولد في الريف والبنادر على سباق جمال وخيول وغير ذلك من عروض الفروسية يقوم البدو العرب بادائها (٩٥) • وكان بالموالد جانبها الخير المحسن أيضا • اذ كانت تمنع الفرصة لاطعام الفقراء • وفي وقت سابق في القرن السادس عشر ، آكد الشعراني على هذه الناحية في الموالد (٩٦) •

يقول على مبارك ، في وصفه لمولد ابراهيم الدسوقي ، في القرن التاسع عشر ، ان أحد أغراضه الرئيسية اطعام الفقراء ، والبؤسساء ، وأبناء السبيل (٩٧) •

ومن المكن أن الموالد انتشرت ، لأنها كانت تقوم الى حد كبير بدور وكالات الرعاية والاحسان غير الرسمية ·

### الجوانب موضع الاعتراض في الوالد

لقد كانت للموالد دائما سمعة مختلطة ، فبجانب ملامحها الدينية الايجابية ، كانت بشعة من حيث ما كان بها من عنف وانعدام أخلاق ارتبطا بها .

فِفي حقبة المماليك ، نصح العلماء السلطانِ بأن يحد من المولد في طنطا لأنهم اعتبروه غير أخلاقي (٩٨) ·

### الفصسل السسابع

# الأشراف ونقيب الأشراف

#### الأشراف

مصطلحا الأشراف والسادة: الأشراف ( مفردها شريف ) والسادة ( مفردها سيد ) ــ يعتبرون عادة نسل النبى محمد على عن طريق زواج ابنته فاطمة من على بن أبى طالب وبشكل أدق ، فان الأشراف هم نسل ابن على الأكبر ، الحسن ، والسادة هم نسل ابنه الأصغر الحسين (١) وأثناء الحقبة العباسية ، كان لفظ الأشراف ينطبق على جميع آل البيت ( أى عائلة النبى ، بمن فيها على سبيل المثال ، نسل محمد بن الحنفية ، وزوجة على الثانية ، وكذلك الهاشميون ) ، غير أن حكام مصر الفاطمين ، ( ٩٦٩ هـ / ١١٧١ م ) قصروا استخدام هذا اللفظ على نسل الحسن والحسين ، وظل هذا التقييد سارى المفعول حتى بعد أن صار حكم مصر سنيا مرة أخرى (٢) ،

اما الممارسة الاجتماعية في مصر فلا تميز بين الأشراف والسادة • فالصادر تتحدث عن أشراف كانوا يدعون بالسادة الأشراف وصار لقب سييد هو لقب الشريف (٣) • ومع ذلك ، فإن التفريق بين الأشراف الحسنيين (أي أشراف حسب التعريف القديم الكلاسيكي) (٤) والأشراف الحسينيين (سادة) ليس مجهولا (٥) •

ومما يجب ملاحظته أنه حتى عهد قريب ، أى أوائل القرن التاسع عشر ، لم يكن للقب سيد غير معنى الشريف في مصر · لقد شيعر عبد الرحمن الجبرتي بضرورة شرح أن سيدا سا ، وهو على القبطان ،

كان مملوكا وليس شريفا ، وربما كان هذا الاستنتاج الخاطئ بسبب لقبه و فاللقب على هذه الحالة عن الشيء عن طبيعة الاستخدام الغربي عند التحدث الى أحد الأمراء (٦) و وفي الاستخدام الحديث ، فقد لفظ السيد مغزاه الديني ولا يعدو الآن الا أن يكون عبساطة على لفظ احترام و

لقد كان المتصوفة يسمون سادة فى المصادر فى الأزمنة الحديثة (٧) ومن هنا يقال السادة القادرية والسادة الشاذلية وبعامة ، السادة الصوفية ولا يتضمن هذا الاستخدام أن جميع المتصوفة أشراف ؛ ولكنه تكريم دينى (٨) قد يكون نشأ عن الاعتقاد بأن « الأقطاب » الأربعة مؤسسى الطرق الصوفية الرئيسية ، كانوا أشرافا ، أو عن الموقع الخاص للنبى في في سلاسل المتصوفة التراثى وكذلك ، قد يكون راجعا الى التركيز القوى الذي أعطته الصوفية المتأخرة للنبى في (٩) (\*) .

لقد حظى الأشراف الحقيقيون بتكريم كبير كما قاموا بأدوار رئيسية في الطرق الصوفية (١٠) • وهناك ما يدل على أن هذا التقليد ظل حتى القرن العشرين (١١) • ولما كانت مكانة الأشراف وراثية من خلال الأب أو الأم (١٢) ، فقد تزايد عددهم تزايدا مثيرا •

### انشساء الشرافية

لما كان الأشراف في مصر على وعي تام بأصلهم ، فلقد احتفظوا بسجلات للتسلسل النسبي وكان يعترف بهم ، اجتماعيا ، باعتبارهم نخبة دينية ، ولا محيص من أن تثور الشكوك فيما يتعلق بأصل الكثير ممن يدعون هذا اللقب ، ومن خير الأمثلة على ذلك ، تعليق الجبرتي على رجل يزعم عودة نسبه الى على : « انه من الأشراف صحيحي النسب ولقد حقق سيد محمد مرتضى نسبه » (۱۳) .

لقد وصف على باشما مبارك كيف أنشما نقيب الأشراف الشرافة وساعده في ذلك عدة (شاويشية)، واتهم أحد الشاويشية بتخصيص

<sup>(\*)</sup> بمعنى اضناء كثير من الكرامات والمعجزات له واعتبار نوره أصل الخليقة •

<sup>(</sup> المراجع ) ٠

اموال للاشراف ، كما وطد مسئول آخر مكانة الأشراف كوكلاء في كل منطقة أو مدينة ، وعلى باشا مبارك ، هو مؤلف موسوعة جغرافية للصر في القرن التاسع عشر ، وكان هؤلاء الوكلاء ، الذين كان ينتخبهم الأشراف المحليون ، مسئولين عن كل ما يتعلق بترسيخ الشرافة ، فاذا أراد شخص أن يثبت نسبه الى الأشراف لأن تسلسل أصله كان قد فقد ، فعليه أن يقدم طلبا مكتوبا الى مكتب نقيب الأشراف ، الذي يقوم بالبحث عن اسمه في كتب الأوقاف ، وعطايا الأشراف ، التي أنشانها الحكومة المصرية ، وغيرها من الأجهزة ، فلو كان اسم مقدم الطلب من بين مستحقى الجعل يصبح عليه أن يقسم أنه ينتسب اليهم ، وأن يحضر شهودا يؤيدون ادعاءه ، أما اذا كانت الأسماء غير موجودة في السجلات، فعلى الشهود أن يشهدوا بأنه من الأشراف (١٤) ،

### أصل الأشراف المعريين

لقد هاجر الكثير من العائلات الشريفة الى مصر ١٠ ذيروى مبارك عن عائلة تسمى بيت الاشراف أتى جدها الكبير ، مجد الدين الى مصر من مكة فى بداية القرن التاسع الهجرى ( الخامس عشر الميلادى ) ، واستقروا فى منطقة الجيزة ، واشتغلوا بالتجارة ، خاصة تجارة الأغنام والماشية ، واستمر أبناؤه من بعده فى مزاولة مهنته (١٥٥) ، كما يبقل مبارك عن المقريزى ، المؤرخ المصرى الذى عاش فى القرن الخامس عشر ، والذى يتب عن قرى الأشراف فى مديرية البحيرة ، حيث استقر الاشراف هناك مع أتباعهم ، وحلفائهم (٢١) ، كذلك يكتب مبارك : حين تشتتت عائلات الأشراف فى مديرية أسيوط ، عسكرت جماعة من نسل مروان بن الحكم فى قرية تونة الجبل ٠٠ واستقرت هناك ٠ وكان أشراف أسيوط هؤلاء ينحدرون من الحسين بن على من جانب أمهم ، ( وهو حفيد النبى عن ) ٠ وكانت الأم هى ابنة مؤسس قرية درت سسيريان ، التى تعرف بدرت وكانت الأم هى ابنة مؤسس قرية درت سسيريان ، التى تعرف بدرت الشريف ٠ وبعد ذلك ، استقروا فى سوهاج ، حيث ما زالوا يعيشون الى اليوم (١٧) ، وثمة قرية أخرى اتخذت اسمها من أشراف غير معروفين، وهى كوم الأشراف (١٨) .

ويزعم سكان عدة قرى في الصعيد الانتساب الى جعفر الصادق، فهم أشراف ويعرفون بالجعافرة (١٩) · كما أن غالبية عائلات الأشراف التى سكنت قرية سرس الليان ، فى منتصف القرن العشرين من خارج القرية ، وأحيانا من خارج مصر ، أتوا من الحجاز والعراق والشمام والصعيد (٢٠) .

ان الكثير من العائلات الأخسرى والقرى التى يتكون سكانها من الأشراف ينتسبون الى رجل يشسسار اليه بصاحب القرية ، أو مؤسس القرية ، والذى تتخذ اسمها منه · فحسب المقريرى سميت درت الشريف باسم مؤسسها أمير الأشراف العربى ، ثعلب بن يعقوب · جد العرب الذين قادوا تمرد القبائل البدوية في مصر ضد حكم المماليك أثناء حكم أيبك التركماني ، أول سلاطين المماليك ·

ولقد تم قمع التمرد وسبجن زعماؤه وشنقوا ، بعد ذلك ، بناء على أمر السلطان بيبرس (٢١) ·

ان أكبر وأشهر مسجد في جزيرة شندويل ، وهي مدينة بالقرب من سوهاج ، يعرف بمسجد سيدى على ابن سيدى أبو قاسم الطهطاوى ، جد أشراف البلدة (٢٢) .

كذلك يروى مبارك أنه فى زاوية البقلى ، وهى قرية فى مديرية المنوفية ، ينحدر معظم القرويين الألف وسبعمائة عن أبى ربيع السيد سليمان البقلى ، الشريف الحسينى الذى أسس القرية (٢٣) .

### نفوذ الأشراف المصريين وتميزهم الاجتماعي

لقد حظى أشراف مصر ، شأنهم شأن الأشراف في غيرها من البلاد الاسلامية ، بالاحترام لأسباب دينية ، وكثيرا ما كانوا يتمتعون بمكانة اجتماعية رفيعة ، وامتيازات اقتصادية ، اذ كان ربع العديد من القرى يتحول الى وقف فيحقق دخلا يوزع على الأشراف (٢٤) ، وكان الأشراف يتميزون بعباءاتهم الخضر ركان يسمح لهم أيضا أن يرتدوا أثوابا خفيفة خضراء ، ولقد أدخل هذا التميز السلطان الأشرف شعبان ، عام ٧٧٣ ه / ١٣٧١ م - ١٣٧١ م ، اذ أمر بأن يضصح الأشراف شارة خضراء على عباءاتهم (٢٥) ، وإذا كان أحد الأشراف ثريا ومتعلما ، كان يفضل لقب

الشيخ على لقب السيد ، والعباءة البيضاء على الخضراء · وأحيانا كثيرة كان الأشراف العلماء يضعون شارة أو شريطا أخضر فوق العباءة البيضاء (٢٦) ·

وكان الأشراف غالبا ما يظهرون كتنظيم محدد في المواكب الاحتفالية أو غير ذلك من المناسبات الدينية والعامة ، مثل حفل افتتاح القناة أو رحيل قافلة الحج أو في الموالد ، وحين كانت تنظم صلوات عامة بسبب انخفاض ملحوظ في فيضان النيل ، ( صلاة الاستسقاء : المترجم ) اعتاد الأشراف أن يخرجوا في مسيرة الى جامع عمرو بن العاص القديم ، حاملين معهم عباءة النبي على (٢٧) ، ويصفهم افليا شلبي كجماعة ، فكان بعضهم يمتطى الخيل ، والبعض يكون راجلا ، والجميع يرتدون ملابس محتشمة مجرد عباءات خضراء (٢٨) ،

ويعطى مبارك ، في القرن التاسع عشر ، وصفا حيا للأشراف وهم يسيرون أثناء أحد الموالد في منفلوط (٢٩) •

ويروى م · دى تشابرول M. De Chabrol ، حين كان يكتب فى بداية القرن التاسع عشر ، أن الأشراف يتمتعون عادة بوضع اجتماعى رفيع ، غير أن بعضهم قد يعمل بمهن وضيعة ·

ولم يكن الأشراف يحاكمون سوى أمام نقيب الأشراف وكانوا يوضعون فى زنزانة منفصلة • حتى حين كان أحد الأشراف يتم اعدامه ، كان يلقى معاملة أفضل من تلك التي يتلقاعا مسلم من عامة المسلمين(٣٠) ومع أن الأشراف لم يكونوا يتمتعون بحصانة ضد العقاب البدنى ، الا أن الرأى العام اعتاد أن يستجيب بغضب حين كانت تساء معاملتهم أو يتعرضون للعقاب القاسى (٣١) •

وكان الأشراف فى الازمنة العثمانية طبقه ذات شأن اجتماعى: اذ يروى افليسا شلبى أن ٢٦٠٠٠ من الأشراف كانوا تحت السلطه القضائية لنقيب الأشراف (٣٢) واذا كانت أرقام افليا (شلبى) متضخمه بشكل شنيع، الا أنه لا شك فى أن الأشراف كان عددهم كبيرا ١٠ اذ يكفى

ان نلاحظ أن الكثير من العرب المستقرين والرحل كانوا من أصل عربى ادعوا انتسابهم للأشراف وبالمثل ، فان جزءا لا يستهان به من سكان المدن اشتملوا على أشراف • ومن الجدير ملاحظته أن الأوامر الرسمية الموجهة الى الجمهور كانت توجه الى طبقات المجتمع المدنى الأساسية الثلاث: العسكرية ، والأشراف والرعية أو أبناء البلد (٣٣) •

ولقد كان الانتساب الى الأشراف يسبغ تميزا اجتماعيا وامتيازا ، كما أشارت المصادر الى ذلك مرات عديدة ، وكما لاحظ الأجانب • فعلى سبيل الثال ، هناك فرمان عثماني لعام ٩٩٤ هـ / ١٥٨٦ م يؤكد على أن أحد صفار موظفى الدولة كان قد خطفه قراصنة مسيحيون هو من بين الأشراف حقا ؛ ويبيدو أن السلطات المهرية أقنعت اسطنبول بأن تفديه بمبلغ باهظ من المال وأن تستبدله بثلاثة من المسيحيين الأسرى في مصر (٣٤) . ويبدو من المؤكد أن مكانة الأشراف في مصر قد قويت وتعاظمت أثناء الحقبة العثمانية بالمقارنة مع أيام المماليك • وهذا التغير يتوازى مع نهضة معتقدات المصريين الاسلامية في مصر العثمانية وفي غيرها من البلاد • ويبدو لنا ، من واقع المعلومات المتاحة والشحيحة نوعا ما فيما يتعلق بأوائل المحقبة العثمانية أن الأشراف كانوا جماعة مترابطة ٠ اذ يروى أنه في عام ١٠٧٩ هـ / ١٦٦٨ ــ ١٦٦٩ م هاجم حاكم المنصورة قرية مينبول(؟) في مديرية الدقهلية (\*) ، وخرب القرية وقتل خمسة عشر من سكانها ، كانت غالبيتهم من الأشراف • فشكا الأشراف لديوان مصر ، وعرضت القضية على قاضي عسكر الذي حكم على الحاكم بالموت • ومع الوقت ، تم الوصول الى حل توفيقي ، وذلك بتعويض الأشراف بمبلغ ۳۰٫۰۰۰ نصف (۳۵) ۰

وثمة مواجهة حدثت عام ١٠٨٩ هـ / ١٦٧٨ م تعد مثالا على الاستقلال الشديد الذي كان ينعم به الأشراف · ففي ذلك العام ، للقي عبد الله أفندى ، قاضى القدس ، أمرا بأن يذهب للتفتيش على الأشراف ، ربما في تحقيق يتعلق بمخصصاتهم · فاحتج الأشراف احتجاجا عنيفا ، مدعين أن

<sup>(\*)</sup> لم نسستدل عليها في المعجم الجغرافي للبلاد المصرية ما ( المراجع ) مدر

تفتيشا كهذا أمر لا سابقة له • فذهبوا الى الجامع الأزهر وحصلوا على فتوى من العلماء تقول بأن أخذ أموال الأشراف فعل غير شرعى • ثم ذهب الأشراف الغاضبون الى الديوان للاحتجاج: فلما لم يستجب لمطالبهم فورا ، نزلوا الى المدينة للتظاهر ، وأجبروا الناس على غلق محالهم ، وساروا نحو الأزهر • وهناك أخذوا البيرق النبوى من المسجد الحسينى ورفعوه فوق مئذنة الأزهر • وأخيرا ، الغى الباشا التفتيش ، وفر قاضى القدس سيىء الطالع (٣٦) •

وفى حادث آخر ، عسام ١٦٥٩ ، يوصف الأشراف بأنهم جهاز عسكرى ، يتألف من الفرسان والمشاة اشتركوا فى حملة لقمع حاكم متمرد فى جرجا ، عاصمة الصعيد •

وفى العرض العسكرى ، كان نقيب الأشراف يسير مع قاضى عسكر (٣٧) ، ويصف نفس المصدر حادثة فى ١١٠٥ هـ / ١٦٩٣ م تورط فيها أشراف وبدو سمالوط ، تلقى هذه الحادثة ضوءا على عسكرية الأشراف وتكبرهم ، اذ قتسل الأمير عبد الله بن وافى ، شيخ عرب المغاربة أحد الأشراف ، هو السيد محمد ، ولم ينجح الأشراف فى أن يثاروا لدمه ؛ وبعد ذلك أعطى شيخ البدو ضريبة الأراضى فى تلك المنطقة وتصالح مع السيد هدية ، زعيم الأشراف ، وتقاسم معه الضرائب ، ومن أجل تقوية الحلف ، أراد زعيم البدو أن يزوج ابنه من ابنة الشريف القتيل ، وحين استشار هدية عم الابنة وأبناء عمها قالوا : « حتى لو قتل آخر رجل منا فلا نوافق على زواج شريفة علوية من بدوى ليس له أى أصل نبيل ، وبالاضافة الى ذلك قتل أباها » ، وبعد أن قرروا الانتقام لحادث القتل ، قتل الأشراف الشيخ عبد الله ، حين حضر الى منزل العم ، كما قتلوا بدوا محليين آخرين (٣٨) ،

لقد اعتبر الأشراف أيضا عناصر غيدورة ذات خطر محتمل على الأهالى • ففى عام ١٧٠٣م ، كان القنصل الفرنسى فى القاهرة يمارس ضغطا على الباشا كى يعزل أغا الانكشارية ، الذى ضرب تاجرا فرنسيا ضربا مبرحا ، بوصفه رئيس الشرطة ، وحدث ذلك فى وسط الشارع لارتدائه عمامة بيضاء يفترض أنها مقصورة على المسلمين • وكتب القنصل

الى حكومت أن عزل الأغا سيؤدي بالجيش والأشراف والعلماء للجوء للمنف • وبخصوص الحادثة نفسها ، تم توضيح أن الرأى العام الاسلامي لن يتسامح في عزل الأغا صاحب النفوذ ، الذي أعدم بعض الأشراف ، لمجرد ضربهم لأحد المسيحيين (٣٩) . وفي ١١١٢ هـ / ١٧٠٠ أو ١٧٠١ م ، قتل جندي من كتيبة العزاب أحد الأشراف أثناء شجار في احدى الأسواق. فأمر الباشا بشنق الجاني ، غير أن دهماء القاهرة والعديد من الأشراف أمسكوا بالجندي من الضابط الذي كان يأخذه الى السجن وقتلوه بلا محاكمة ثم أحرقوا الجثة في الميدان تحت القلعة (٤٠) • وفي حادثة مماثلة في سنة ١٧١٢ ، قتل أحد الماليك شريفا ، في شجار في أسواق القاهرة ثم فر ، فوضع الأشراف الجثة في تابوت ، وذهبوا الى الديوان ، وأثبتوا أنه قد تم ارتكاب جريمة قتل • ثم أوقفوا السوق ، وذلك بالقاء الحجارة على أصحاب الحوانيت الذين لم يغلقوا محالهم بالسرعة الكافية ضاربين كل من قابلوه ، بمن في ذلك الأمراء • واستمر هذا الحال لمدة يومين • كذلك استدعوا الأشراف من القرى المتاخمة للقاهرة كي يتجمعوا في المسجد الحسيني · وبعد أن حمل الأشراف « البرق النبوي » سار الأشراف الى منزل الدفتردار قايتاس بك ، حيث تقاتلوا مع مماليكه • ثم قرر الأمراء نفي جماعة من قادة الأشراف ، غير أنهم اضطروا الى العفو عنهم بعد أن توسيط عدة مشايخ وعلماء • بعد ذلك ، اعتبر الأشراف أنه من الحكمة ارتداء عباءات بيضاء بدلا من العباءات الخضراء (٤١) .

ان الأحداث التي سبق ذكرها تظهر تضامن الأشراف بشكل قوى ، كما تظهر نفوذهم على حقوقهم ، كما تظهر نفوذهم في المجتمع القاهري ، والتأييد الذي يلقونه من العلماء .

ويروى الجبرتى صلحاما بين الأشراف وحاكم مديريتى الغربية والمنصورة أثناء مولد أحمد البدوى فى طنطلا ، فى جمادى الآخرة عام ١٢٠٠ ه الموافق لأبريل ١٧٨٦ • تبين هذه الرواية استعداد الاشراف لتحدى الحكام • اذ تمت مصلدرة جمال العديد من الأشراف ( الذين ربما كانوا من البدو ) وذلك لأن أصحاب هذه الجمال رفضوا دفع الضريبة المخاصة المغروضة على بيع الجمال اثناء المولد • فايد ذلك الكثير من المشاركين

في المولد بمن فيهم العالم الشهير الشبيخ دردير ، ونجم عن ذلك شجار بين الجمهور وعسكر الحاكم (٤٢) •

ومن بين الفروق الملحوظة في تركيبة الأشراف أثناء حقبة العثمانيين بالمقارنة بحقبة المماليك هو أن بعض أعضاء الطبقة الحاكمة هم الآن من الأشراف • أما في حقبة المماليك ، فلم يكن في استطاعة أي سلطان أو أمير أو جندي أن يكون شريفا لسبب بسيط هو أن المملوك نظريا وفعليا هو ابن لوالدين غير مسلمين كما أنه قد ولد خمارج حدرد الاسلام الجغرافية • وفي الحقبة العثمانية ، لم تعد الطبقة الحاكمة مقصورة على المماليك فحسب • رغم أن المماليك ، بعد ذلك ، في نهاية الأمر أصبحوا حكام مصر مرة أخرى تحت السيادة العثمانية •

تذكر الحوليات أسماء العديد من الباشوات والضباط الأتراك الذين يطلق عليهم لقب سيد أو شريف ، كانوا أشرافا وخدموا في مصر (٤٣) ، وكان أحد حكام مصر من أصل فارسي هو الشريف محمد باشا ، (حكم ١٠٠١ – ١٠٠١ هـ/١٥٩٦ – ١٥٩٨ م) وهو الذي أصدر مرسوما بوجوب ارتداء الأشراف المصريين عباءة خضراء بدلا من الشسارة الخضراء فوق عباءاتهم ، اذ لابد أنه كان حريصا على التأكيد على الفوارق الاجتماعية، لأنه أجبر اليهود أيضا على ارتداء قلانس حمراء بغرض اذلالهم وتمسك بحزم بالحدود المفروضة على أولاد البلد (٤٤) ،

قصارى القول ، بالرغم من أن المعلومات المتاحة عن الأشراف في مصر العثمانية ليسبت شديدة الغزارة ، الا أننا نعرف المزيد عن هذه الطبقة الاجتماعية في القرن التاسع عشر بشكل أفضل ، ويرجع الفضل في ذلك الى موسوعة على مبارك الشاملة (٤٥) .

وعموما ، يجب التأكيد على أن المعلومات الخاصة بالسلطنة المملوكية ( التي تعد المصادر التاريخية أكثر ثراء بالنسبة لها وأكثر تعددا من الحقبة العثمانية ) تظل مع ذلك أكثر فقرا · فالمرء يحدث لديه الانطباع بأن مكانة الأشراف الاجتماعية ، وتضامنهم وأحوالهم الاقتصادية قد تحسنت الى حد كبير أثناء الحقبة العثمانية ، آخذين في الاعتبار معظم المعلومات الهامة ـ بخصوص هذا المرضوع ـ المتعلقة بالقرن السابع عشر وما تلاه ·

: . .

ولا تعد هذه المعلومات مشار مفاجأة ؛ ذلك أن ضعف قبضة الحكومة العثمانية قرب نهاية القرن السادس عشر وما تبع ذلك من قلاقل سياسية قوى من شوكة العناصر المحلية ، كما بينا • فهذه العناصر ، بما فيها الأشراف ، قد عاشت فترة المماليك ، غير أن النظام القوى المتسلط في ذلك الزمان كبح من حريتهم الى حد كبير أكثر مما حدث أثناء الحكم العثماني • ومع كل ، فإن النظام المركزى الذي أقامه محمد على بالاضافة الى حركة التحديث التي بدأت في القرن التاسع عشر ، أدت الى تدهور تدريجي لهذه المناصر • ذلك أن الأحداث التي اشترك فيها الأشراف توحي بقوة بأن ما كانوا يتمتعون به من ترابط وما كانوا يتسمون به من تأكيد الذات ، لم يكن سموى تعبير عبر به المصريون عن كرامتهم ومعارضتهم للظلم الذي كان الجند الأتراك يمارسونه •

نقيب الأشراف

الفتح العثماني لمصر والسنوات الأولى للحكم العثماني :

كان نقيب الأشراف بمثابة المسئول الذى تعينه الحكومة للاشراف على الأشراف ويشتق لفظ نقيب من مادة نقب التى تعنى بحث وحقق فكان من واجبه أن يفحص أصل المدعين بأحقيتهم بمكانة الشريف وأن يمنع الدخلاء من أن تدرج أسماؤهم في سجل الأشراف ، حتى لا يستمتعوا بتخفيضات الضرائب التى تصحب ذلك وحتى لا يتلقوا مخصصات ليست من حقهم •

وقد تم ايجاد هذا المنصب أثناء الحقبة العباسية • وكان الفاطميون يطلقون على المتقدمين لهذا المنصب اسمام نقيب الطالبيين أو العلويين ، أما لقب نقيب الأشراف فظهر أول ما ظهر أثناء حقبة المماليك .

لقد كان شاغلو هذا المنصب تحت حكم العباسيين والفاطبيين من أرباب السيوف تمييزا لهم عن الوظفين الاداريين والدينيين (أرباب القلم) أما في السلطنة المملوكية ، فكان نقيب الأشراف يقوم بوظيفة دينية ورغم أنه كان له الحق في أن يعتبر ( من أرباب السيف ) الا أنه كان ينظر اليه تقليديا على أنه «رجل قلم» ويرتدي عباق كعالم (٤٦) ، ويهدو

أن تفسير هذا التغيير أمر بسيط ، وذلك بسبب التركيب الاجتماعي للطبقة العسكرية الحاكمة في السلطنة المملوكية ، أذ لم يكن من المسموح لأى رجل ليس له أصل مملوكي بأن ينتمى إلى أرباب السيوف ، وبالتالي الى المناصب العليا • وكما سبق أن ذكرنا ، لم يكن في أمكان أي أمير مملوكي أن يكون من الأشراف ، وبالتالي لن يكون نقيبا للأشراف •

وفي نهاية الحقبة المملوكية ، وبداية الحكم العثماني في مصر ، كان نقيب الأشراف يذكر بالفعل في كتب التاريخ الحولي وحين يذكر ، فان الطريقة التي يتم بها ذلك لا تدع أي مجال للشبك في أن نفوذه محدود (٤٧) • ذلك أنه ، في الحقبة المملوكية ، على سبيل المثال ، تذكر المصادر الخليفة العباسي ، والقضاة الأربعة ، ومن آن لآخر تذكر رؤساء الطرق الصوفية ، غير أنها لا تأتي أبدا على ذكر نقيب الأشراف ، وذلك عند وصفها للاحتفالات العامة أو مشاورات الحاكم مع الزعماء الدينيين • وبعد الفتح العثماني بعامين ، وصل أحد الأشراف من اسطنبول ومعه أمر من السلطان يقرر أنه قد تم تعيينه نقيبا لأشراف مصر (٤٨) • ومن الجدير ذكره ، أن ابن اياس المؤرخ الحولي الذي يصف الفتح العثماني والسنوات لخمس التي تلته ، يروى هذا التعيين الخاص كأمر واقع عادى وباقتضاب رغم أنه كان قمينا بأن ينتقد أي تعيين أو بدعة نشأت عن اسطنبول بحدة • والأكثر من ذلك ، أن حوليته التفصيلية لا تحتوى على أقل دليل يوحي وهذا على النقيض الشديد مما حدث في الفترة العثمانية بعد ذلك (٤٥) •

وكان المنصب نادرا ما يذكر أثناء السنوات الأولى للحكم العثمانى في المصادر ، وهو أمر يثير العجب ، مع شع المصادر التاريخية ، التي تناولت مصر في القرن السادس عشر (٥٠) · وعموما ، هناك ملحوظة قصيرة في حولية الدياربكرى تتحدث عن تمرد أحمد باشا عام ١٥٢٣ · اذ رشع الباشا شخصا يدعى فهد الدين المحلى · وكان هذا الشخص يتكسب من بيع الوسادات والحواشي · وأثار هذا التعيين لتاجر قاهرى لا أهمية له دهشة أهالي القاهرة ، ويبدو أن هذا التعيين كان يقصد منه الهيماني نغوذ اسبطنبول في مصر (٥١) ·

#### نقيب الأشراف كموظف عثماني

لا يعد منصب نقيب الأشراف مهما في الناريخ الاجتماعي لمصر العثمانية فحسب ؛ وانما تعكس التقلبات التي طرأت على هذا المنصب ، أيضا ، تطورات سياسية في مصر بطريقة تذكرنا بالتغيرات التي طرأت على سلطة الباشا العثماني نفسه ، فحتى النصف الثاني من القرن الثامن عشر ، كان نقيب الأشراف موظفا تركيا عثمانيا ، نمطيا ، شائه شأن الباشا أو قاضي عسكر (٥٢) ، اذ كان مسئولا أمام نقيب الأشراف في اسطنبول ، رغم أنه ( شأنه شأن غيره من نقباء الأقاليم ) قام بدور أكثر نفوذا الى حد ما في شئون القاهرة أكبر مما قام به رئيس النقباء في العاصمة ،

وكان التعيين محدودا بعام واحد مع امكانية التجديد ، ومثله مثل كبار المسئولين ، كان على نقيب الأشراف أن يدفع ثمنا كبيرا من أجل المنصب ويرسل هبة سنوية لاسطنبول (٥٣) .

وحتى أوائل القرن التاسع عشر ، كان النقيب يحاكم الأشراف (٥٥) في كل شيء عدا القضايا الكبرى (٥٥) غير أنه فقد هذه السلطة تحت حكم محمد على (٥٦) • واحتفظ النقيب ومندوبوه في البلدة بجداول العائلات التي كانت هناك حاجة لها لتحديد أصل من يدعون نسبا شريفا (٥٧) • كما كانوا يرتبون دفع المخصصات المستحقة لهم (٥٨) •

وكان نقيب الأشراف يشارك في احتفالات مختلفة مثل فتح سد الترعة عند ارتفاع الفيضان ، أو موكب كسوة الكعبة (٥٩) • وكان يعنى بأن يشارك الأشراف في الاحتفالات ، دثل موكب المحمل (٦٠) • وكذلك كان يتخذ المبادأة في الأنشطة الدينية ، مثل اصلاح المساجد ، وبناء مساجد للدراويش (٦١) •

وكان نقيب الأشراف يساعده عدد من المعاونين والكتبة ، بمن فى ذلك شاويشية ، يرأسهم باش شاويش ( أو باش جاويش ) الشرف ، وكاتب ( خطيب ) وهو منصب محتسرم يبسدو أنه وراثى فى عائلات

معينة (٦٢) • وبالاضافة الى نقيب أشراف مصر ، كان هناك أيضا نقباء محليون مسئولون عن احدى المدن أو المناطق • وهكذا ، يذكر أحد المصادر نقيب أشراف مدينة طهطاً (٦٣) • ونقيب الأشراف في مديدية أسيوط (٦٤) ، ونقيب منفلوط ، الذي كان منصبه وراثيا داخل عائلة واحدة (٦٥) ، ونقيب أشراف بلدة أبيار ، بالإضافة الى نقابات أشراف المنوفية (٦٥) •

ومع مقدم القرن السابع عشر، صار تقیب الأشراف واحدا من علیة القوم البارزین، و کان یلاحظ حضوره کثیرا الی الدیوان و ومن آن لآخر، کان یذکر کواحد من المرموقین الذین یحاواون التفاوض علی اقامة هدنة بین فصائل الممالیك المتحاربة (٦٧) • وحین خلع الکبراء موسی باشا من أجل اغتیال قایتاز بك Qaytas Bey فی یولیو ۱۹۳۱، کان نقیب الأشراف هو الذی وضع خلعة الشرف علی الأمیر الذی تم ترشیحه مندوبا للباشا (٦٨) •

فى عام ١٠٦٩ هـ / ١٦٥٩ م، انضم نقيب الأشراف برهان الدين المندى الى قاضى عسكر فى اصدار فتوى أعلنت أن محمد بك ، حاكم جرجا ، متمرد ، وصادق على حملة ضده ، اشترك فيها النقيب (٢٩) وفى عام ١٢١١ هـ / ١٧٠٩ م، توفى نقيب الأشراف السيد حسن أفندى وكان آخر سلسلة فى احدى العسائلات استولت على المصب لأجيال عدة (٧٠) ويقدم افليا (شلبى) بعض المعلومات عن هذه العائلة ، التى خدمت كنقباء للأشراف فى عصر حسوالى قسرن ، وخاصسة معلومات عن برهان الدين أفندى ، الذى سبق ذكره ، وتوفى عام ١٦٧٥ .

وكان برهان الدين شخصا تركيا ولد في مديرية حامد بالأناضول، ودرس في مدرسسة السليمانية الشسهيرة في اسطنبول ويوصف برهان الدين باعتباره رجلا كريما ثريا تحكم في عدة مؤسسات للوقف وكانت له عوائد من ضرائب أراض ، كان بعضها يتكون من قرى كان من مرائب الجراء العشاني المعتاد ، أن يتم تعييل مندوب معرى محل النقيب المتوفى وحين وصل النقيب الجديد من اسطنبول ، بعد ذلك بحوال عام ، قضي الليلة في منزل باش جاويش الاشراف حيث

قتل أثناء نومه • ثم عرض المنصب على المندوب ، فرفضه • وأخيرا نم ترشيح ضابط عثماني سابق ، نائب قائد ، كتخدا كتيبة العزاب (٧٢) • ويذكر أحد المؤرخين الحوليين الأتراك ، في روايته لنفس القصة أن جميع الأشراف أيدوا هذا التعيين (٧٣) •

## نقل النصب الى أعيان محليين

أثناء النصف الثانى من القرن الثامن عشر ، انتقل منصب النقيب الى عائلتين قاهريتين بارزتين ، السادات الوفائية ( أو بنو السادات ) ، والبكرى ، وكلتاهما عائلة صوفية قديمة ، ومن بين أكثر العائلات احتراما وثراء في مصر (٧٤) • اذ ادعت عائلة البكرى الصحييقي النسب الى أبي بكر ، أول الحلفاء الراشدين ، والى الحسن بن على بن أبي طالب ، وبذلك جعلوا العائلة واحدة من عائلات الأشراف (٧٥) • وحسب تراث العائلة ، فانها وصلت الى مصر في القرن الأول الهجرى ، أو القرن السادس على أبعد تقدير (٢٦) • وفي أي من الحالات يمكن ارجاع أصلهم اليه كعائلة متصوفة مرموقة في القاهرة فقط في القرن التاسع عشر ، حين أشير الى محمد جلال الدين البكرى ( المتوفى سينة ٢٢٢ هم / ١٥١٦ م ) كقاض بالفيوم • فأقام الوشائج مع المتصوف المتجول الشهير الشيخ عبد القادر الدشطوطي ، وأشرف على شمسئونه ، وعلى المنسازل التي بنساها في القاهرة (٧٧) •

وفى أوائل الحقبة العثمانية ، كان البكرية شاذلية ، ولكن فى النصف الثانى من القرن الثامن عشر ، أصبحوا مرتبطين بالطريقة الخلوتية عن طريق الشيخ مصطفى البكرى الدمشيقى (المتوفى سنة ١٧٤٩) (٧٨) .

وزعمت عائلة السادات الوفائية نسبها الى العائلة المالكة الادريسية في المغرب، وكانوا، مثل البكرية، أشرافا من نسل الحسن بن على بن أبي طالب وحسب تراث العائلة، فانهم حضروا الى مصر من تونس، وصفاقس في بداية القرن الثامن الهجري / الرابع عشر الميلادي (٧٩) وأنشأوا طريقة صوفية، كانت أحد أفرع الشاذلية وكان الوفائية معروفين بثروتهم وشعرائهم وتجمعاتهم، حيث كان المتصوفة يعزفون على

الآلات الموسيقية ، رغم ما كان يحدثه هذا من ضيق المسلمين السنة (٨٠) وقام رأس العائلة الشيخ السادات ( المعروف أيضا بلقب شيخ السجادة أو خليفة الوفائية ) في القرن الثامن غشر كعنصر توازن للشيخ البكري، رغم أن الأخير كان يتمتع بمكانة اجتماعية ودينية أكثر رفعة (٨١) ٠ اذ كان الشيخ البكري مسئولا عن مولد النبي ، بينما كان الشيخ السادات مسئولا عن المولد الحسيني ، وهو الثاني من حيث الأهمية (٨٢) ٠ كمسا أشرف السادات على وقف المسسجد الحسيني (٨٣) ٠ بالاضافة الى ما كان البكرية والوفائيسة يمتلكونه من أراض الى جانب دخولهسم كمشرفين على الأوقاف ، وكان البكرية والوفائية بالاضافة لهذا يتلقون مخصصات حكومية (٨٤) ٠

من الأمور الهامة أنه في النصف الثاني من القرن الثامن عشر ، انتقل منصب نقيب الأشراف الى العائلات المحلية التي تحتل مكانا رفيعا في البناء الهرمي لمتصوفة القاهرة • فقوى هذا التغيير من المنصب ، الذي لم يرتبط أبدا من قبل بالمتصلوفة ، وكان هذا مزامنا (مواكبا) للانهيار الذي حدث لنفوذ الحكومة المركزية في مصر •

لقد سبق أن ذكرنا زيادة نفوذ الأشراف في الحقبة العثمانية ، غير أنه بعد أن حصل الوفائية والبكرية على منصب النقيب ، فاق النفوذ السياسي والاجتماعي الذي تمتع به صلحب المنصب ما كان للأشراف (من قبل) الى حد بعيد ، وتقدم المصادر معلومات أكثر بكثير عن النقيب مما تقدمه عن الأشراف (قبل أن يكون لهم نقيب) ، اذ لم يعد منصب النقيب مقصورا على الجانب الادارى ؛ بل انه تمتع أيضا بامتيازات اجتماعية ودينية ،

وكان أول وفائى (مصرى) يعين نقيبا للأشراف هو رأس العائلة ، السيد محمد أبو الهادى (توفى سنة ١١٧٦ هـ / ١٧٦٢ م) (٥٥) وبعد وفاته ، عين قريبه السيد أحمد بن اسماعيل أبو الامداد ( بكسر الهمزة ) لخلافته (١١٨٢ هـ / ١٧٦٨ م) • وبعد ذلك بثمانى سنوات ، حين صار رئيس العائلة الوفائية ، رفض منصب سيدى محمد البكرى أول من تولى المنصب (٨٦) • وتشير ملحوظات الجبرتى عن الوفائية الأوائل الذين تولوا

المنصب بأنه لم ينتقل بطريقة تلقائية لرأس العائلة وكان يعد أقل أهمية من زعامة العائلة والطريقة الصوفية • كان معمد أفندى ( الأب ) أيضا رأس العائلة وعند وفاته عام ١٩٦٦ هـ / ١٧٨١ م، ورث محمد أفندى البكرى الصغير ( الابن ) المنصبين • ويشير الجبرتي ، أن تعيين البكرى الصغير أعلن عنه مراد بك ، الذى خلع عليه شوبا رسميا للمنصبين معا (٨٧) • ولم يعد التعيين من اسطنبول أمرا ضروريا ، وبدا الانتقال الوراثي للمنصب في العائلة البكرية اجراء طبيعيا لا يتطلب سوى الموافقة الرسمية من قبل حاكم مصر (٨٨) •

## عمسر مكرم

انفصل المنصبان: نقابة الأشراف ورئاسسة العائلة ( الخلافة ) مرة أخرى ، حين توفى محمد البكرى الصغير بلا وريث في عام ١٢٠٨ هـ / ١٧٩٣ م • ورشح وريثه خليل البكرى رأسا للعائلة فقط ودفع مراد بك وابراهيم بك ، وهما المملوكان اللذان كانا حاكمى مصر الفعليين ، دينا سياسيا بتعيين عمر مكرم ، وهو من أبناء أسيوط ، نقيبا للأشراف (٨٩) ، فحين كان البكوان الاثنان منفيين في الصعيد ساندهما عمر مكرم ، وأدى بنجاح مهمة دبلوماسية بالنيابة عنهما لدى الباشا العثماني ولدى شيخ البلد ( أكبر أمراء المماليك نفوذا في القاهرة ) ولدى كبسار العلماء في النهاية الى استيلائهما على السلطة (٩٠) ،

لقد كان تعيين عمر مكرم نقيبا للأشراف أمرا غير عادى ، باعتباره كان غريبا دون صلات عائلية أو اجتماعية فى القاهرة (٩١) · كما لم يكن متصوفا أو عالما · ومع أن عمر مكرم حصل على موقعه من خلال الأمراء ، الا أنه أثبت استقلاله · ففي عام ١٢٠٩ هـ / ١٧٩٥ م ، وقف مع الشيخ البكرى والشيخ السادات ضد مراد بك وابراهيم بك مطالبين أن يمنعوا العسف الذى يقترفه الكثير من أمراء المماليك ضد سكان احدى القرى كانت ضمن حسبة الشيخ الشرقاوى ، وهو أحد علماء الأزهسر البارزين (٩٢) ·

وفى وقت فتح بونابرت لمصر عام ١٧٩٨ ، رفض عمر مكرم أن يظل فى منصبه ، وذهب للمنفى فى فلسطين · فعين الفرنسيون محله خليل البكرى ، وهو اختيار طبيعى ، لأن خليلا تعاون معهم ـ على العكس من عمر مكرم والشيخ السادات ـ ونتيجة لموقف خليل هذا ، نهب منزله ، بعد ذلك ، وتم إعدام ابنته لاتصالاتها مع الغازين ·

ومع عودة الحكم العثماني لمصر ، خلع خليل البكرى من منصبه (٩٣) . ان نشاط عمر مكرم كزعيم شعبى للتمرد على الفرنسيين ، واسهامه الحرج في تعيين محمد على واليا على مصر ، وكذلك زعامته لمعارضة الغزو البريطاني في عام ١٨٠٧ ، كلها أمور معروفة تماما ولسنا بحاجة الى تكرارها هنا ومع ذلك ، يجب التأكيد في هدذا المجال ، على أن فراغا سياسيا قد طرأ في الفترة المضطربة بين الجلاء الفرنسي وتدعيم أركان حكم محمد على .

وأثبت عمر مكرم أنه زعيم شعبى من طراز جديد استمد سلطته مباشرة من الأهالى • وكانت سيطرته على المدينة سيطرة تامة (٩٤) •

ولا شك في أن زعامته صارت ممكنة بفضل قوة شخصيته وشجاعته ومع ذلك ، يمكن للمرء أن يفترض أنه بدون منصبه لم يكن له أن يصل الى الموقع الذي جلب له هذا النفوذ و أذ تجب ملاحظة أن نقابة الأشراف كانت الوضع الادارى الرفيع الوحيه الذي وصل اليه المصريون و

وبمجرد أن اكتشف عمر مكرم أنه تسبب في صعود طاغية ، انقلب على محمد على ، الذي كان يخشى من سيطرة عمر مكرم التامة على الأهالي (٩٥) • ولما فشل الباشا في رشوته ، قرر عزله • فبتحريض من محمد على ، كتب العلماء عريضة الى اسطنبول متهمين عمر مكرم بأنه قله شطب من السجلات أسماء أشراف يستحقون المعاشات ، زبابدال أقباط ويهود اعتنقوا الاسلام • كذلك اتهم بتجميع العصابات من المغاربة حوله ، وأهالي الصعيد ، والدهماء وكذلك حث الأمراء المصريين على التمرد ضلا الحكم العثماني (٩٦) • ويعتقد الجبرتي أن هذه الاتهامات باطلة ، وأن المعام وقعوا على العريضة من قبيل الخوف من الباشا وغيرتهم من عمر مكرم •

ان الاتهامات ضد عمر بأنه كان يختلط بالعناصر الدنيا يبدو أنها تعكس أسلوب زعامته التي لم تكن قائمة على العناصر الاجتماعية المحافظة.

وفى عام ١٢٢٤ هـ / ١٨٠٩ م ، تم عزل عمر مكرم من منصب نقيب الأشراف ونفى الى دمياط · وانتقل المنصب الى شيخ السادات الوفائية ، الشيخ محمد أبو الأنوار ابن عبد الرحمن ، وهو رجل طامح طموحا كبيرا ، اذ كان يتلهف للاستيلاء على هذا المنصب منذ وقت طويل ·

وصار المنصب ، تحت حكم محمد على ، حكرا على البكرية وظل كذلك حتى منتصف القرن • فتولى الشيخ البكرى ثلاثة مناصب في آن واحد : رأس العائلة البكرية ، وشيخ مشايخ الطرق الصوفية في مصر \_ وهو منصب أوجده محمد على لكى يجعل رقابته على الطرق مركزية \_ ومنصب نقيب الأشراف ، المنصب الذي أصبح أقل أهمية من منصب شيخ الطرق الصوفية (٩٧) •

وفى القرن التاسع عشر ، تحددت سلطة نقيب الأشراف مرة أخرى بالاشراف على شئون الأشراف ، وابتداء من حكم محمد على حتى قلب الأسرة الحاكمة في عام ١٩٥٢ ، ظل البكرية مرتبطين به ، فتزاوجوا من عائلة السادات ، وحسب شهادة محمد توفيق البكرى ، اندمجت العائلتان، وذلك بأن أصبح الشيخ البكرى شيخ السادات أيضا نحو نهاية القرن التاسم عشر (٩٨) ،

وقصادى القول ، فإن التقلبات التي طرأت على منصب نقيب الأشراف في مصر العثمانية لم تكن تقلبات عادية ، حتى إذا ما نظر المراف في التغيرات التي شكلت أهل النخبة السياسية والاجتماعية في هذه البلاد و ذلك أن المنصب يبين بكل جلاء صعود أرستقراطية أصيلة من أهل البلد في القرن الثامن عشر ، وكذلك أثرها المتنامي على حياة مصر السياسية والاجتماعية و كما يبين تقوية الطرق الصموفية ، الذي أوضحناه في الفصل الخامس و

#### الفصسل الشامن

# الذميون: اليهود والمسيعيون

## الفتح العثماني واللميون

لابد أن يشتمل أى مسح للأقليات في مصر العثمانية مجتمعي الأقباط واليهود مع مزيد من التركيز على المجتمع الأول ، ربما لأنه أكبر بكثير من الثاني (١) • غير أنه بما أن المصادر تقدم معلومات أوفي بكثير عن اليهود ، فأن هذا الفصل سوف يتناولهم بمزيد من التفصيل • أن الاهتمام غير المتناسب الذي توليه المصادر لليهود بالمقارنة بالأقباط ، ربما يرجع إلى المواقع الرفيعة التي حصل عليها بعض اليهود في الادارة المالية في مصر العثمانية • ولا يعني ذلك ، على أية حال ، أن المصادر ثرية ، بصفة خاصة فيما يتعلق باليهود • وتقدم مواد المحفوظات ( الأرشيف ) والحوليات مجرد معلومات شحيحة متقطعة عن الذميين بالمقارنة مع غيرهم من العناصر في المجتمع المصرى ، مثل الطبقة الحاكمة أو العلماء •

وثمة كلمة احترازية أخرى لها علاقة بهذا الأمر وذلك أن كلا من الوثائق الرسمية ، مثل الفرمانات ، والحوليات كثيرا ما تذكر الذميين في سياق سلبي واحد ، فمثلا حين يتهم وكيل مالي يهودي أو مسيحي بمعاملات تتسم بالتزوير ، أو حين يثير المسلمون الشغب ضد الذميين و بما أن المصادر قد تذكر مسئولين ذميين أمناء في النادر ، أو تتحدث عن علاقات يسودها السلام بين المسلمين والذميين ، فأن الصورة التي تظهر قد تكون أكثر قتامة عما كانت في الواقع وعلى وجه العموم ، فأن الفتح العثماني

قد حسن من ظروف الجالية اليهودية · ذلك أن الحكم المملوكي كان حكما طاغيا ، ومستغلا وتعسفيا يميل الى ظلم الأقليات الدينية · اذ ارتفعت وتيرة أخذ الأموال عنوة ، وتدمير دور العبادة الخاصة بأهل الذمة وغير ذلك من أشكال الاضطهاد · فمثل هذا النظام ، كان بالاضافة الى ذلك ( يسترشد بالاسلام السنى روحيا ، اذ شغل العلماء مكانا رفيعا ونفوذا في السلطنة المملوكية ) ، مما جعله يشكل عبئا ثقيلا بالنسبة للأقليات الدينية · كما خلقت المتاعب الاقتصادية وكذلك الاحساس بانعدام الأمن العسكرى أثناء العقود الأخيرة للسلطنة بانعدام الأمن لدى الذميين (٢) · وبالمقارنة مع ذلك ، كان العثمانيون ، في القالد الناسادس عشر ، في قمة سلطتهم · فبالنسبة لمصر ، كانت حقبة سليمان القانوني ، تتسم بالحكم الحازم ، الوائق من نفسه ، المنظم الكفء الذي يتمتع بوعي اقتصادي متطور · اذ استفاد العثمانيون استفادة تامة من موارد امبراطوريتهم المادية والبشرية ، بما في ذلك ما تمتع به أبناء اقلياتهم من مواهبه اقتصادية (٢) ·

ورغم أن الدولة العثمانية كانت دولة سنية محافظة ، الا أنها كانت برجماتية عملية ومستنيرة بالمقاييس المعاصرة • ذلك أن المعاملة العادلة ، عامة ، والتوجه النفعى المدبر أسهما في رفاهيـــة الذميين بها • فبالرغم مما قيل عن موقف اليبود العام في السلطنة المملوكيـــة ، الا أنهم قد نهضـوا في ظــل ادارة المماليك الشركس ( ١٣٨٢ هـ ـ ١٥١٧ م ) بالمقارنة مع فترة المماليك الأتراك أو البحرية ( ١٢٥٠ هـ ـ ١٣٨٢ م ) • غير أنه مع نهاية القرن السادس عشر ، فان المواقع التي احتلها اليهود في ادارة مصر المالية كانت أكثر رفعـة وأكبر نفوذا من أي مواقع كانت لهم منذ الفاطميين ( ٩٦٩ هـ ـ ١٧٧٢ م ) •

### اللميون اثناء الفترة الأولى من الحكم العثماني

بعد فترة قصيرة من فتح السلطان سليم لمصر ، كان يهود القاهرة من بين أولئك الذين تم ترحيلهم الى اسطنبول ، بمقتضى النظام العثمانى التقليدى بالنفى الاجبارى (السورجون) Sürgün (٤) ، ومع أن

الفاهريين اعتبروا هذا الترحيل اجراء قاسيا ، الا أنه لا يمكن اعتماره معاديا لليهود ، بل يجب النظر اليه باعتباره اعترافا عثمانيا بالمهارات الخاصة لدى الجالية اليهودية ، تماما مثل غيرهم من الجماعات الأخرى ممن تم ترحيلهم والتي كانت تتألف من التجار والحرفين والكتبة ، أو صغار الموظفين الذين انتقاهم الفاتحون لممارسة مهاراتهم في العاصمة العثمانية (٥) • ومما يجدر ذكره في هذا الصدد ، أن اليهود كان ينظر اليهم كطبقة مهنية أكثر من النظر اليهم كأقلية دينية • وبالمثل ، فان المسيحيين الذين تم ارسائهم الى اسطنبول كانوا من موظفى الخزانة ، كما تصفهم الحولية بعناية (٦) • ففي أنناء حكم خاير بك ، أول حاكم عثماني لمصر ( ١٥١٧ ـ ١٥٢٢ م ) ، لم يمر وضع الذميين بأى تغيير يمكن تمييزه ٠ اذ أن المؤرخ الحولي ينحى باللائمة على خاير بك لاعطائه أبراهيم اليهودي ، مدير ادارة سك العملة ، السلطة في أن يأخذ «نقود المسلمين» • كما عين خاير بك رجلا مسيحيا يسمى الشبيخ يونس في منصب المدير الأول لمكاتب الدولة ؛ مما جعل المسلمين مرؤوسين لديه • من ناحية أخرى، لم يتردد خاير بك في فرض أحكام قاسية على الموظفين اليهود والمسيحيين بدار سبك العملة ، وعلى الصرافين المتهمين بتقليل قيمة العملة ، لقد ضرب أحــد موظفي دار السك ثم أس باقتياده خــــلال شوارع القــاهرة وذراعه المبتور معلق على أنفه ٠ وفي حادثة أخرى ، تم اعدام يهودي ومسيحي بالوضع على الخازوق لافساد العملات ولا تثبت عقربات كهذه أن خاير بكُ كان ضد الذميين ، وانها هي تثبت ، بالأحسري ، قسوته ، التي كثيرا مَا وجهها ضد الجناة من المسلمين أيضًا (٧) • فكما سبق أن ذكرنا ، أنه في احدى القضايا الأولى التي نظرت أمام قاض عثماني في القاهرة أثناء فترة خاير بك ، كسب أحد اليهود الأتراك قضية ضد أحد أمراء المماليك . ففاجأ قرار القاضي القاهريين الذينُ لم يعتادوا على أن يقاضي يهودي أميرا مملوكيا ، ناهيك عن أن يكسب القضية (٨) .

لقد اشترك اليهود والمسيحيون كجماعات منظمة في الاحتفالات التي أفيمت بمناسبة مد السلطان لفترة حكم خاير بك: اذ سار المسيحيون في دوكب حاملين شموعا مضماءة ، ولم يعضر اليهود ، في هذه المرة ، بما أن الاحتفالات تصادفت مع يوم السبت (٩) •

وكان اليهود معرضين للخطر ، خاصصة حين تكون هناك أزمه سياسية ، كتغيير في الحكومة ، أو وقوع تمرد · فحين توفي السلطان سليم عام ١٥٢٠ ، هدد الانكشارية يبود القاهرة ، زاعمين أن هناك عادة قديمة تسمح لهم بنهب حارة زويلة ، وهي حي اليهود · وحين تدخل العديد من الأمراء ، هدد الانكشارية بنهب المدينة بأكملها ، غير أنهم نراجعوا بعد استرضائهم بدفع مبلغ من المال · وبعد ذلك بفترة قصيرة ، نبأ البيرد أقمشتهم حين أصبح الجو متوترا مرة أخرى ، في القاهرة ، خبأ اليبرد أقمشتهم القيمة وحصنوا حيهم (١٠) ·

وأثناء الحقبة العثمانية ، ربطت المصالح المستركة بين اليهود والانكشارية بما أن الانكشارية اكتسبوا مقاطعات باعتبارهم أكبر وأقوى الكتائب فأدارها اليهود لهم (۱۱) ، وأثناء تمرد أحمد باشا الخاين ، صار اليهود والانكشارية ضحايا لطفيانه ، وحين أمر الباشا بسك اسمه على العملة ، فر ابراهام كاسترو Castro ، رئيس دار السك الى اسطنبول كي يبلغ السلطان بخيانة الباشا ، فمارس أحمد باشا ضغطا على اليهود كي يزودوه بالمال ، مهددا باعدام العديد منهم ، وطبقا لمصندر عبرى ، هددهم حتى بافناء الجالية بأكملها ما لم يتم الوفاء بمطالبه الباهظة ، حين اقتحمت قوات أحمد القلعة ، قتلت الانكشارية المعسكرة هناك ، وكذلك اليهود ، الذبن كانسوا هناك لأمور تتماق بعملهم في الكاتب وكذلك اليهود ، الذبن كانسوا هناك لأمور تتماق بعملهم في الكاتب

وأثناء تمرد أحمد باشا ، عبرت كراهية الماليك لليهود عن نفسها ، مرة أخرى ، على هيئة هجمات على الحي اليهودى ، اذا جاز لما أن نصدق رواية المؤرخ الحولي اليهودى ، سامبارى Sambari (١٣) .

وطبقا لمصدر تركى ، لم يكن المهاجمون والناهسون من المماليك الشراكسة ، وانما كانوا من قوات غير نظامية ( ليفيند ) Leven وزعر القاهرة فكان سقوط أحمد باشا جمثابة نجدة لليهود الذن احتفوا بنجاتهم باعتباره عيد بوريم اليهودى (١٤) ( عيد يحتفل به اليهود بمناسبة نيجاتهم من مذبحة كإن يعد هامان لها وتقي عادة في فيراير أو مارس تقلموس

فرانكلين ): بما أن هزيمته وقعت في مارس ، في وقت قريب من الاحتفال بالفصح (البوريم تعنى الفصح ) (١٥) .

وكان الماليك ، عموما ، أكثر عداء لليهود من العثمانيين ، باعتبارهم أكثر تعصبا للدين • اذ ان أكثر الصعوبات التي حاقت باليهود في الحقبة العثمانية حدثت أثناء تمردين قام بهما المماليك ضد السبادة العثمانية – تمرد أحمد باشا الخاين ١٥٢٣ – ١٥٢٤ م – وتمرد على بك الكبير في ١٧٦٩ – ١٧٧٧ م (١٦) •

ان قانوني ـ نامه مصر ( أو القانون الاداري الذي وضعه ابراهيم باشا، الصحيدر الأعظم ، بعد استعادة السلطان لمصر في ١٥٢٥ ) ، لا يذكر اليهود بصفة خاصة ، أو المسيحيين ، غير أن هذه الوثيقة الأساسية تشتمل على فقرتن تشيران ضمنا إلى الذمين ، وتقول احداهما : و أن الكشفة ، والمباشرين ، والمحتسبين وغيرهم من المسئولين كان يتبعهم مستشارون يغرونهم بأفعال تنتهك الشريعة وتضر بالمسلمين • فيجب التوقف عن تعين مثل هؤلاء المساعدين وإذا نشأت حاجة بالاستعاضة عنهم بمستشارين آخرين ، فيجب أن يكونوا مسلمين متدينين ذوى قدرة ، (١٧) وهذا يعطى انطباعا قويا بأن المرسوم يطالب بعزل المستشارين الذميين • أن هذا الأمر مطابق ، من حيث صياغته لمراسيم أخرى تأمر باشسا مصر بعزل موظفي الجمارك اليهود في ميناس الاسكندرية والسويس ، الذين اتهموا بالتصرف على عكس الشريعة واحلال مسلمين محلهم (١٨) • ويقول فصل في هذا القانون الآنف ذكره الذي يتعلق بالعملة : « لقد رفعت شكوي الى اعتساينا السسامية (أي قصر السلطان في اسطنبول) بأن الصرافين يغادرون المدينة ويذهبون الى الريف ويتنقلون من قسرية الى أخرى ٠ وحينما يجدون ذهبًا في حوزة أحد ، يشترونه ويعتفظون به • وبعد ذلك ، حين تحتاج الحكومة الى الذهب لا يكون متاحا ، ويضطر التجسار لشرائه من الصرافين ، بأى ثمن يطلبونه مهما كان • فمن الآن فصاعدا ، تحظر هذه الطريقة ١ اذ سيمنع البكلربكية في مصر من خلال ناظر الأموال الطرفين من الخروج الى القرى وشراء الذهب من أجل كنزه • ومن يعص بعد آنِ أنذر فستصادر أمواله وسيكون جزاؤه عسيرا ، (١٩) • وهنا ،

أيصاً ، لا يذكر اليهود بوضوح ولكن يجب أن يكون مفهوما أنهم كانوا عنصرا سائداً – بل حسب بعض المصادر كانوا الغالبية بين الصرافين •

وكان الكثير من اليهود – تقليديا – من تجار المعادن الثمينة (٢٠) • فبعد سن القانون الآنف ذكره بحوالي ٣٠٠ سنة ، يروى الجبرتي أن هؤلاء اليهود ، الذين كانت مهمتهم تزويد دار السك بالذهب والفضة ، تم القبض عليهم وضربهم بما أن العملات الذهبية اختفت من الأسواق(٢١) • اذن من المحتمل جدا أن تكون الفقرة التي سبق ذكرها من القانون اشارة الى اليهود ، رغم أنه لا يمكن اثبات أنها تشير اليهم وحدهم •

### اليهود كصرافين

بالرغم من أهمية اليهود في التجارة ، الا أن عدد من كسب قوته منهم من العمل كصرافين ، وصياغ وجباة ضرائب ورجال مصارف \_ كلهم كانوا يقعون تحت مظلة الصرافين ــ لابد أن يكونوا أكبر بكثير من اليهود المستغلين بالهن الأخرى • ذلك أن هذه المهنة اليهودية النمطية حددت الى مدى كبير صورتهم وعلاقتهم مع السلطات ومع غير اليهود • فلم يكن جميع الصرافين من اليهود ؛ بل كان الكثير منهم من الأرمن والأقباط ، وفي القرن الثامن عشر ، كان هناك الكاثوليك الشوام الذين كانوا ينافسون اليهود بنجاح (٢٢) ، ومع ذلك ، فأثناء معظم الحقبة العثمانية ، سيطر اليهود على ادارة أموال الديوان ، وسك العملة كما عملوا كرجال بنوك لدى الانكشمارية والباشوات الآخرين والأمراء • فلا غرو في أن الصورة النمطية لليهود المستحوذين الحاذقين ، المألوفة من بلاد أخرى استمرت أيضا في مصر • فالتجارة في المال والمعادن الثمينة والمجوهرات كانت تجارة رابحة ولكنها أيضا خطرة ، وحتما كانت تتسبب في الغيرة والكراهية • فالأقباط أيضًا كانوا متخصصين في المال • فشأنهم شأن اليهود ، عمل الكثير منهم كصرافين ، وجباة ضرائب • وثمة أوجه شبه مثيرة بين المهن والتقاليد المهنية لدى الجاليتين • فكلاهما كان يستخدم لغته ( القبطية والعبرية ) ككتابة مقتضبة للحساب وحفظ الدفاتر (٢٣) • ونشأ الفرق الرئيسي بينهم في أن اليهود كانوا من سكان المدينة ، والأقباط كانوا في غالبيتهم

من سكان الريف • وكان اليهود تعينهم الحكومة المركزية عادة ـ الباشا والديوان \_ بينما كان الأقباط نشطاء في القرى • وبينما كان البهود مرتبطين عادة بالانكشسارية ـ وهي قوة مدنية ومركزية ـ كان الأقباط يخدمون بكوات بعينهم وكشافا ، كأمناء سر وسكرتبرين ووكلاء ماليين(٢٤)٠ ومع أن الحوليات تقدم معلومات عن اجراءات اتخذت ضد أفراد من اليهود والمسيحيين ، الا أن الحالة الوحيدة (قبل حكم على بك الكبر ) لمحاولة ازالة جميع الصرافين اليهود ظهرت أثناء حكم أحمد باشا الدفتردار • ففي عام ١٠٨٦ هـ / ١٦٧٦ م ، عزل هذا الباشا جميع الصرافين اليهود الذين كانوا يعملون بديوان القاهرة ، وأحل مسلمين محلهم ، بصفة رئيسية ، صرافين قدموا من الحجاز • أما تفاصيل الظروف التي أدت الى هذا القرار فالمعلومات عنها شدید الندرة ، غیر أن ریمون بری أنها كانت تستهدف الانكشارية الذين كانت لهم مصالح مشتركة مع اليهود (٢٥) ٠ وعلى أية حال ، من الواضح أن هذه السياسة كانت قصيرة الأجل ، بما أن السلطات اكتشفت أنه لا غني عن اليهود • وتروى الحوليات تطهير الخدمة المالية. من اليهود بالديوان بألفاظ بغيضة معادية للسامية ٠

لقد تم تحذير الناس من لصوصية اليهود وأعمال التزوير التي يقومون بها ولقد نظف الباشا الديوان من قذارتهم ويطلق الحولي على اليهود لفظ (شيفيت) Civit (هو لفظ تركى تحقيري يعنى اليهودي اليهود لفظ (رجيل لاج بغيض كريه (٢٦) على ضلوع هذا الاتجاه ، فأن وصف الصرافين اليهود الذي أطلقه افليا (شلبي) الذي أم يكن يحمل ودا للذميين أو اليهود بصفة خاصة أمر له أهميته : « أن الدفتردار مسئول عن الصراف (كبير الصرافين) وهو يهودي ، عين بدوره ، ٣٠٠٠ يهودي وفوق ذلك ، لدى كل جامع ضرائب احدى الاقطاعيات صراف يهودي في المديرية واليهود عادة شياطين أشرار ماكرون ، غير أنهم أمناء في مصر فاذا حدث ، أن اكتشف أحد الجند ، عند تسلمه لراتبه ، أنه يوجد بين العملات ، ما قد قطعت حافته ، ( من أجل المعدن الثمين ) أو أنه وجلد بين بينها عملات من النحاس ، ثم يقابل الصراف في طريقه فلسوف يستبدل بينها عملات من النحاس ، ثم يقابل الصراف في طريقه فلسوف يستبدل

لقد قال لين Lane ، وهو يكتب بعد ذلك بماثة وستنن سنة قائلا : رغم أن ( اليهود ) حاذتون جدا في عقد الصفقات التجارية ، الا أنهم أمناء في الوفاء (٢٨) وحالة ياسف ( وهو المتغير النطقي العثماني ليوسف ) اليهودي معروفة جيدا · وهذه الرواية يسردها ليون زافير Leon Zaphir من القنصلية الفرنسية • لما كان يوسف رئيس دار القاهرة لسك العملة بالإضافة الى كونه صرافباشي ، فلقه استدعى الى اسطنبول للتشاور معه عن الطرق والوسائل التي يقترحها لزيادة العبائد • وعند عودته الي القـاهرة ، حيــاه اليهود واحتفوا به وتبعوه في موكب الى الديوانُ ﴿ وسرعان ما عرف الناس أن يوسف أحضر معه فرمانات امبراطورية تفرض ضرائب اضافية على البن الذي صــار في ذلك الوقت ، سلعة التداول الرئيسية وعلى المنازل والحوانيت · ووافق الباشا على هذه الضرائب ، غير ـ أن التجار والأعيان الآخرين الذين عارضوها ، شكوا للأمير ، والجنود ، فطالب هؤلاء بموت يوسف · وحين كان الباشها يحاول انقاذ مستشاره المَالَى ، وضعه في التحفظ لحمايته في القلعة • وكَانِ الباشا ، نفسسه مهددا بالخلم من منصبه غير أن الجنود شقوا طريقهم الى الداخل وقتلوا يوسف • وسخب جسده الى ميــــدان الرميلة تحت القلعة ، وقد حرقته ألدهماء • في ألسابع والعشرين من أبريل ، عام ٥٩٥٦ (٢٩) •

فى بعض الأحيان كانت السلطات العثمانية تقتنع بأن يهودا معينين يسيئون استغلال صلتهم بدار العملة للحصول على مكاسب غير مشروعة • وفى احدى الحالات ، ١٧٩٩ هـ/١٧٦٥ م ، وجهت الاتهامات الى ازاق Isaq ( التغيير النطقى لاستحاق ) وياسف ( يوسف ) ، اللذين كانا يعملان فى الفسم الفنى فى دار السك ( كأسط باشى ودجرماشى ) وصدرت الأوامر للحاكم المصرى بفصلهما (٣٠) •

وثمة سلسلة من الفرمانات العثمانية صدرت ما بين ١١٧٩ ه / ١٧٦٥ م و ١١٧٠ هـ/ ١٧٦٥ م ، تشتمل على اتهامات شديدة اللهجة ضد يهود لم تذكر أسسماؤهم يعملون مرابين ( سيرمايسيس Sermayecis الذي قدم رؤوس أموال للتجار ) ووكلاء الحكومة لشراء عملات أجنبية أو قديمة أو ماسسحة من أجل دار السك ، وتقدم الفرمانات تصرفاتهم

الغادرة وتدخلهم في عمل دار السك على أنه السبب الرئيسي لهبوط قيمة العملة المصرية ، التي يقال انها كانت ، في السابق ، من نوعية العملة التي كانت تسك في اسطنبول .

كما أن هناك نصيبا من النقد الحاد مخصصا للمسلمين المستركين في الجريبة مع اليهود ، ألا وهم مسئولو دار السك الذين كان من واجبهم فحص جودة العملة ، (صاحبي ايار) وللأمراء وخاصة مفتشى الشرطة (٣١) •

يجب النظر الى مثل هذه الحالات فى نسبها الحقيقية ، فمن المؤكد أنها تعكس كراهية تشعر بها بعض عناصر السكان المسلمين نحو اليهود ، غير أن المسئولين والمستشارين المتسببين فى الاجراءات المالية الجائرة كانوا غالبا ما يدفعون حياتهم ثمنا لرد فعل الجمهور الغاضب وحين كان اليهود هم الضحايا ، لم يكن ذلك دائما بسبب عقيدتهم الدينية ، بالضرورة وانما كان ذلك يرجع الى المواقع الحساسة التى كانوا يشغلونها ومع ذلك ، فان دور اليهود كصرافين ومصرفيين صغار ومرابين كان أمرا حيويا ، وقد ظلوا يلعبون هذا الدور حتى النصف الثانى من القرن الثامن عشر ، حين فقدوا هيمنتهم بسبب اضطهاد على بك ، واحلال الشوام الكاثوليك محلهم وكذلك الأقباط ، غير أنه ، كما يشهد لين ، وغيره من الكاثوليك محلهم وكذلك الأقباط ، غير أنه ، كما يشهد لين ، وغيره من مصادر القرن التاسع عشر ، فان اليهود ظلوا صرافين نشطاء حتى فى فترة ما بعد على (٣٢) ،

#### موظفو الجمارك والتجار

لما كان اليهود يمتلكون مهارات لغوية ومالية ، فقد عين الكثير منهم مديرى جمارك فى الموانى البحسرية والنهرية ، كما عملوا فى مناصب الملتزمين أو جباة الضرائب وهى مناصب كان يشغلها الباشا نفسه أو الانكشارية مع أن اليهود كانوا ، فى بعض الأحيان يفضلون ادارة الجمارك كموظفين يتقاضون أجورا عن أن يعملوا كملتزمين (٣٣) ، ولم تكن جميع مصالح الجمارك تحت تحكم اليهود ؛ ذلك أن هذا المنصب كان يعطى فى بعض الأحيان للمسيحين ، اذ لاحظ بوبك ، وهو يكتب ، فى أوائل القرن بعض الأحيان للمسيحين ، اذ لاحظ بوبك ، وهو يكتب ، فى أوائل القرن

الثامن عشر أن جمارك دمياط كانت عادة ما يديرها المسيحيون (٣٤) ورغم أن هذه المناصب جلبت لليهود ثروة كبيرة ، الا أنها كانت أيضا مصدر حسد وصراع بين المصالح فلا يكاد يوجد مجال للدهشة ، من أن أصحاب السفن والتجار وغيرهم من مستخدمي المواني ساواء كانوا مسلمين ، أو مسيحيين أوربيين ، وكثيرا ما كانوا يشتكون للسلطات من مسئولي الجمارك (٣٥) .

وفى النصف الثانى من القرن السادس ، كانت الشكاوى ترفع الى اسطنبول من شخص يدعى شموثيل كوهين ( أو كاهانا ) أحد أغنياء رجال مصر وأكثرهم نفوذا ، وهو الذى كان ، فى الوقت نفسه ، مديرا لدار السك ومفتش العملة ( صاحب ايار ) وملتزم عوائد جمارك الاسكندرية ودمياط ، وملتزم الخيار المصرى ( خيارشنبر ) والتوابل (٣٦) .

وثمة فرمان بتاريخ ٩٧٥ هـ / ١٥٦٨ م، موجه الى بكلربكية مصر، مؤسس على عريضة قدمها بعض قباطنة السفن التجارية الى بيالى باشا Piyale

Piyale

Piyale

باحتجاز السفن فى المرفأ مدة اطول مما يجب، وبجمع رسبوم جمركية باهظة · كما أنه كان متهما بالتحرش بالنساء المسلمات العائدات الى الوطن بعد أداء فريضية الحج: حيث كان يزعم أنهن يهربن البضائع وبذلك كان يدفع بيديه فى صدورهن وآباطهن · ويطلب من البكلر بك أن يعزله ، فورا ، اذ ثبتت صحة هذه الاتهامات ، ويحل محله مسلما كفنا متدينا ومعمما (أو ثريا) (٣٧) · ومن الواضح أن هذه الوثيقة لا تتملق فقط بالاتهامات الموجهة ضد كوهين · فبينما لم يكن ليعزل دون تحقيق (وهى طريقة متكررة وحديرة بالثناء فى الفرمانات العثمانية ) ، غير أنه اذا ثبتت ادانته ، لا يسند المنصب ليهودى آخر ·

وهناك فرمان آخر صدر تقريبا فى الوقت نفسه ، أكثر وضوحا مما سبق ذكره : أمر للبكلر بك ودفتردار مصر : فى الماضى ، حين كان المسئولون والملتزمون فى جمارك السويس من المسلمين ، لم يؤخروا

الحجاج اتساء فترة الحج لا فكانوا يعدون لهم الشفن ، ولقدمون للم ما يحتاجون اليه ، بَلْخَيْتُ يَؤُدُونَ الْمُحِجُ فَيَ الْوَقْتُ الْمُناسَبُّ أَ، أَمَا الْآنَ ﴿ `` وقد أصبح ألملتكوموان المئن اليتهود أكهم يؤلخروان اللعجالج بالهذار مختلفة ولا يصل المسلمون التي الجنجُ الشريفُ في الموَّعَدُ المُحدُدُ • وَعَلَاوَةُ عَلَى دَلْكَ. فان اليهود حين يؤخرون سفر اللحجاج فهم يتسببون في تحظم السفن في البحر ( بجعلها تبحر في وقت تهب فيه العواصف ) ومن المعروف أن الملتزمين اليهود يظلمون الحجاج ويسميئون معاملتهم ، بل والتجمار والركاب بصفة عامة ٠ ، فأنا ﴿ أَلْسَلْطَانَ } لذلك ، رسمت بأنه ، أبتداء من وصنول هذا الأمر بألا يُعِن أي يَهُودَي في الميناء ( النَّنُويْس ) • أنَّ أي نقدود لنخص اللاولة يمثلكونها يُجْكِ أن تُؤخَّدُنَّا مُثَهِّم ، وأن يُحَلَّ مُحْلهُم مسلمون الحَفَّاء مُتَدَيِنُونَنَّ لَجْدَيْرُونَا أَبَالْتَقَةَ مَ 'يَعْتُنُونَا بَالحَجَاجِ اللَّسَلَمِينَ كُمَّا ` كَانَ يَحْدُثُ فِي الأَيَامِ الْحُوالِّي مُ ﴿٣٨٨﴾ وَأَيْمُكُنْ لَلْمُرَّءُ أَنَّ يَرُقِي أَنْ هَذَّا الْفُرِمَانَ أ مبنى على مزاعم ذات طبيعة دينية صرفة ، وليست اقتصادية : اذ ان السويس كأنت هُي الميناء الرائيسي على البحر الأخمر والقد كانت هناك سبياسة عامَة في النَّصْنُف الثاني مَن القُرْانَ الثاني عَشُرُ الْيَالِمُ عَشُرُ اللَّهِ الدَّيْنَ بالا يَشْمُعُ الْغَيْرُ الشَّنَلَمِينُ بَالُوصُولُ الى النِّبَكُلُ الاَّخْمِرُ الْمُنْبَلِّ قَرْبُهُ مِنْ مَدينَكُي أَ الاسْتَلُامُ المُقَدَّسَتِينَ ١٩٣٦) في المُنْفِينِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ ال 1 to the dear of the weather than

ويطفق أن يكون من المبكن تتبع قضائسة شخص المفسل كوهين الى نها يتها أنه مطالما كانت الولمائق ذات المعلاقة بها المالها غير متوافرة واغير أننا العرف ، على آية عالى ، أن المبادرة المضادة المبهلاد ننجحت في هذه العالمة العالمة على الأقل ، لفترة الوجيزة و ذلك أن كشلافة للإجبولات فيما بعد المبطيع المستوات ، و 1987 هم / 1010 مم أن يبين أن الأبين و وهو شخص المسائل السينوات ، وله مسلم (20) وليس ملتزما ) في ميناء السنويس رجل اسمه محمد ، أي أنه ، مسلم (20) و

ان غالبية الشكاوى التي كانت ترفع ضد المسئولين اليهود من موظفى الجمارك كانت ذات طبيعة اقتصادية • فمثلا ، اتهم مدير الجمارك ، في السويس ، عام ٩٨٦ هـ / ١٩٧٨ م ، بالتآمر مع العديد من التجار لتهريب الرصاص والنحاس والقصدير وغيرها من المعادن الثمينة للهند ، بالرغم من وجود حظر صارم على سلب مثل هذه المعادن (٤١) • وثمة اتهامات

وكانت معظم التجارة في القاهرة تتم داخل اطار نظام الطوائف .
وكان أعضاء الطائفة عادة ما ينتمون الى نفس الجالية الدينية أو العرقية .
وهكذا فاننا نجد طوائف يهودية واسلامية وقبطية وطوائف من المسيحيين الآخرين . فكان هناك ، مثلا ، طوائف للقصابين اليهود وباعة الجبن (٤٦) . يذكر أفليا (شلبي) طائفة صغيرة من صناع العلب اليهود وطائفة يهودية أكبر من صناع الأزرار ، وكان بعض اليهبود حائكين ، غير أن معظم الجائكين كانوا من اليونان أو الأقباط ، وكان الكثير من اليهود والمسيحيين صناع خمور أو أصحاب محال لبيع الخمور ، وكان الأمراء كثيرا ما يغلقونها لأسباب دينية (٤٧) ، كما يروى افليا (شلبي) أن كبير صانعي الخلع (هيلعتسي باسي ) كان يهوديا ، وكان يصنع في السنة ما يصل الى اليهود ، وهي « بيع البخور » في الثاني عشر من المهن التي احتكرها اليهود ، وهي « بيع البخور » في الثاني عشر من المهن التي احتكرها اليهود ، وهي « بيع البخور » في الثاني عشر من المهن التي احتكرها الحسين (٨٤) ،

وكان اليهود دائما مبرزين في الطب ، غير أن المصادر لا تقدم سوى معلومات شعيحة تتعلق بالأطباء اليهود ( والمسيحيين ) (٤٩) • وكانت هناك أمثلة على الشراكة في الأعمال بين اليهود والمسلمين ، بل بين اليهود والمغاربة ، رغم أن المغاربة كان يعرف عنهم تعصبهم الديني (٥٠) •

#### سياسة الباشوات تجاه اليهود

لقد عكست سياسسة حكام مصر ازاء الذميين غالبا اتجاهاتهم الشخصية • فبعضهم اضطهد اليهود • اذ فصل أحمد باشا الدفتردار جميع موظفى الديوان من اليهود • وكان الباشوات أحيانا يعلبون مدراءهم الماليين حتى الموت بعد أن يكونوا قد اغتصبوا أموالهم • ففى احدى الحالات الشهيرة ، تم القبض على يعقوب اليهودى الذى عمل كبيرا للصرافين تحت حكم العديد من الحكام وعذبه خليل باشا ( ١٠٤١ ه / ١٦٣٢ – ١٠٤٢ ه / ١٠٤٣ م) متجاهلا توسلات أصحاب النفوذ الذين توسطوا نيابة عن يعقوب • وعبر الباشا عن عزمه على اعدامه ، حتى لو كان معنى ذلك أنه سيضطر الى دفع جميع ديون الصراف • ودفع الباشا ، بالفعل ،

غيرها من البلاد الاسلامية ولهذا الامتياز ، كان عليهم أن يدفعوا ( الجزية أو الجوالي أو ضريبة الرأس أو ضريبة المنفين بيدكان الاصطلاح الأخير هو الشائع في مصر ) • وكانت هذه الضرائب تدفع للعلمياء والعبالين ، والأغوات الذين كانوا يتلقون معاشات في مصر (٥٩) • وامتدح رجال الدين النظام لتوظيفه النقود على هذا النحو (٦٠) • ويقدم المؤرخ أحمد شلبي تفاصيل اضافية ذات فائدة خاصية ، وذلك باعتباره مراقبا معاصرا • فهو يروى أنه في عام ١١٤٧ هـ/ ١٧٣٤ م ، وصل فرمان عثماني من اسطنبول يتعلق بالجزية • ويؤكد الفرمان المليء بآيات القرآن والحديث على أن الجزية تؤخذ من يدى المسئول المصرى المحلي وتنقل إلى أحد جباة الضرائب من اسطنبول • وكانت الضرائب الجديدة أكثر ارتفاعا حتى ان حوالي ١٠٠٠ مسيحي تظاهروا احتجاجا عليها • وحين بلغ الموكب ميدان الرميلة ، هاجمه الجنود الذين ضربوا المسيحيين ، مما أدى الي قتبل ميدان الرميلة ، هاجمه الجنود الذين ضربوا المسيحيين ، مما أدى الي قتبل ميدان منهم ، وتفرق الآخرون (٦١) •

وينهى المؤرخ الحولى حديثه قائلا انه منذ ذلك الوقت فصاعدا ، لم يعد المسئولون المصريون يجمعون العائد الذي يأتى من الجزية (ضريبة الرأس) أو دار السك وانما يجمعه مسئولون تبعثهم اسطنبول بدلا مبهم ويجب أن نلاحظ أن اليهود لم يشتركوا في هذه المظاهرات ، كما لم يكونوا جزءا من المحاولات اللاحقة التي قام بها المسيحيون لغش القائمين علي تقدير الضرائب الخاصة بدخولهم وهذا المثال ما هو الا واحد من الأمثلة الكثيرة التي تلقى الضسحوء على الكيفيسة التي كان المسيحيون يستعدون بها لاتخاذ عمل حاسم باعتبارهم أكثر عددا من اليهود (٦٢) ب

وهناك بعض المعلومات المتاحة عن الطريقة التي كانت تجمع بهسسه ضرائب الجوالي وعدد من الذميني الذين كانوا يدفعونها ، والمبالغ التي كان يدفعها اليهود · فطبقا لسلسلة من الفرمانلت الصلحدرة بين ١١٥٣ هـ / ١٧٤٠ – ١٧٤١ و ١١٧٠ هـ / ١٧٥٦ – ١٧٥١ م ، فان جميع الذمين – من اليهود والمسيحيين الأقباط واليونانيين والأرمنيين – كان عليهم دفع الجزية · وكانت السنة القمرية محددة حسب التقويم القبطي الشمسي ، الذي كان ملائما للمواسبم الزراعية · ولما كانت الحكومة على وعي بأن بها جاليسات كبيرة من غير الزراعية · ولما كانت الحكومة على وعي بأن بها جاليسات كبيرة من غير

المسلمين يمكنهم أن يدفعوا مبالغ كبيرة كجزية ، فلقد عينت موظفا كبيرا من اسمطنبول كجاب للضرائب ، مشبل الشبيقق ما ليغيل دفتردارى Shiqq-Leveel de Fredari ( المسئول عن أموال مقاطعات الامبراطورية في أوربا ، التي كانت مصدرا لأكبر عائد ) (٦٣) ٠

كان الذميون ينقسمون الى ثلاث فئات ضريبية : الموسرون ، والفقراء ، ومتوسطو الحال • وكان كل ذمي يتسلم شهادة ( ورقة ) ، ترسل في لفة مختومة من اسطنبول الى السلطات المصرية للتوزيع على الذميين في البنادر والقرى في جميع المديريات ألمصرية (٦٥) • ويوجد فرمان بتاريـخ المحرم ١١١٥ هـ / منتصف سبتمبر ١٧٣٤ م موجــه الي الباشـــا ، والمسئول العثماني المكلف بجباية الجرزية ، وبك جرجا ( حاكم الصعيد ) وحكام مديريات منفلوط ، والبحيرة ، والغربيسة ، والمنسوفية ، والشرقيسة ، والمنصسورة ، والقليوبية والجيزة (٦٤) . ويذكر فرمان صادر عام ١١٥٣ هـ / ١٧٤٠ م وحسود ٠٠٥٧ شـهادة للموسرين ، و ٢٠٥٠٠ للفقراء ، و ٢٠٠٠٠ للفئية المتوسطة ، مما يجعل دافعي الجزية ٦٨٥٠٠ وفي عام ١١٥٥ هـ / ١٧٤٢ م ، تم ارسال ٢٠٠٠ ، سهادة ، ولكن في عام ١٧١٠ هـ/١٧٥٧ م، لم يزد المجموع الكلي عن ٢٠٠٠٠ (٦٦) ، وربما يرجع ذلك الى أن السلطات في اسطنبول أدركت أن تقدير أتها للسكان النميين كانت متضخمة • وكانت الشكوى المتكررة في الفرمانات هي أن الكثيرين من الذميين كانوا يتهربون من الضرائب أو أن الكثر من الأسماء قد اختفت من سجلات الجزية عن طريق التزوير • وتحذر الفرمانات بألا يبقى أي شخص دون ورقة (٦٧) • وتذكر بعض الفرمانات حجم الجزية : في عام ١١٧٠ هـ/١٧٥٧ م ، كان على الثرى أن يدفع ١١ قرشا ، عن كل فرد ، وأولئك المسجلين في الفئة المتوسطة يدفع كل منهم ٥٠ره والفقراء ٥٠ر٢ (٦٨) . وطبقا لما قال حسين أفندي ، وهو أحد الموظفين البروقراطيين الذي كتب في القرن الثامن عشر ، كان نفس المبدأ سارى المفعول ، اذ كانت الضريبة ٤٤٠ ، و ٢٢٠ و ١١٠ بارة على التوالي (٦٩) · أما الأرقام التي أوردها الجبرتي لمام ١١٤٦ هـ / ١٧٣٣ ــ ١٧٤٤ م ، فكانت ٤٢٠ ، و ٢٧٠ ، و ١٠٠ بارة (۷۰) ٠

يرتدوا طراطير أو طواقي زرقاء (٧٣) ، وأن يرتدي المسيحيون قبعات خاصة ( قلقق ) (٧٤) وأن يرتدى المسيحيون الأفواربيونَ أَبْرِبَانِيَظُ ﴿ وَالْقَدَالِالْحِظْ بو كوك أن المسيحين في مصر كانوا برتدون شياشهب حمراء والهود برتدون شِيرِ بِياشِهِ زِرِقَاءِ أَن وَكُلا مِن الأُورُوبِينِ وَالْأَسْرِاكَ يُرْتِدُون شَـــباشِهِ صفراء (٧٥) ، بعد ذلك ، يما يزيد على قرن ، كتب لن أن كلامن اليهود والأقباط يرتبهون عِمامة ذات لون غامق ، اما سُوداه أو زرقاء (٧٦) . وكان المسيحيون الاوربيون ، خاصة الجهاعة التجارية الفرنسية ، أمة حسيب التقارين القنصيلية ﴾ - كانوا يتلقون معاملة أفضل من تلك التي كان يتلقاها السبيجيون الجليون ، يسبب اتفاقيات شروط التسليم بين فرنسا والباب العالى فَ غَير أَنْهُم لَم يكونوا بأى جال من الأحوال محصنين ضب أساءة الماملة أذا ما قرر الانكشارية أنهم التهكوا نظم الملابس ف فهناك حادثة وَقَعْتُ عِبَّامُ ١٧٠٣ مُ رُواهِما القَنْصِيلِ الفُرنِسي بِالتَّفْصِيلِ ، اذ ضرب أغبا الانكشيارية تاجرا فرنسيا هو م لازار بلانك Blanc الانكشيارية تاجرا فرنسيا هو م لازار بلانك إِنَا مِبْرِجًا ، فِي أَحْد شُوارَع القاهِرَةِ بِسِبِبِ ارتَدَانَه عَطَاء رأس مَنْ الْقُمَاشُ الْأَبِيضِ ، بُدُلا مَنْ أَنْ يَوْتَدَى غَطَّاء مِنْ الْفُرِدِ قُوق رأسه ، وبناء على اصرار القنصل الفرنسي ، عَزَل الباشا الأغا ، غير أنه بعد ذلك ببضعة أيَّام ، شَنَقُ جُنود مسلحون طريقهم حتى صَباروا فِي حضرة البَّاشا وجعلوه يُعِيدُ تَعِينُ الْأَغَا ، مِدْعَينِ أَنَ ضِابِطًا قَدْ قَبْلِ كَثِيرًا مِن السِلْمَينَ المهمِينَ } يهن فيهم أشراف، لا رينيغم عُزله لمجرد ضربه رتاج ا فرنسيا (٧٧) أن رب

#### الحمسامات

وارتبطت قرانين الحمامات بقوانين الملبس فكان هناك إجبار المندين بوضع علامات مهيزة حين يكونون في خمام عمامي ، رغم أنه يندو ناف هنه النظام كانت أقل مراعاة من سابقاتها و اذ يروى المؤدخ الحولي أحمد شها الواقعة الآتية و في المجرم الآلال هر ألكتوبل ١٧٧٣ م ، أعلن أغالا الانكشارية في/ فهوارع المقرباهية ألمه من غير المسهمون المنافين بدخوال الممامات العمومية دون أن يعلقوا جرسا حول رقابهم كي يفرق بينهم الممامات العمومية دون أن يعلقوا جرسا حول رقابهم كي يفرق بينهم وبين المسلمين و ولقد صدر هذا المرسوم الأن أحد المستحمين وجه السباب العماما بعد ، أن الذي سبه هو صراف يهودي للانكشارية ، أحبر العالم فيما بعد ، أن الذي سبه هو صراف يهودي للانكشارية ، أحبر العالم فيما بعد ، أن الذي سبه هو صراف يهودي للانكشارية ، أحبر

الأنفا أن يَصَدُر هذا الأعلان ، الذي على إية حال ، لم يظل سادي الفعول . لوقت طويل ، لأن البهود فضلوا عدم دخول الحمامات يدلا من وخسلجا البعرس والم حشى العاملون في الحمامات من أن تتأثر دخولهم إذا قاطع النميون المحمامات ، جمعوا ١٠٠٠ نصف دفعوها للاغا الذي الغي الفيمان عنه ثذ (١٨٧) ويروى شلبي أن حمام باعة السكر والحلوي في القاهرة الم يسمح فيه بدخول اليهود والأقباط واليونان ؛ لأن مؤسس وقف هذا الحمام أصراعلى ذلك ما ويقول شلبي الكما يتواقع عبله النا هذا كان هو السبيد في أن حماما معينا كان نظيفا يوتاده الاتقيلا (١٩٩)

# العبيد الذين يملكهم ذميون

و المناع الشرايطة الاسلطامية الدهنية ألنهنية من أمثلاك العبيد ، غير انها لا تنبعمه لهم بالعتلاك عبليَّة عَلَى السلمين؛ ﴿ فَعَلَى سَبَيْلَ المثالُ لِمَ يَقُرُّو ۚ أَبِنُ إِنْجَيْمُ أنه يعلمنه المبيلة الله لمن على بنياع العباد الذي يُعَتَّمَقُ الاسلام (١٨٠) ﴿ وَيُرْوَيُّ الله المعلية الجبيلة العلى على بيع المبد المارية الما ١٨٨ عنا ١/ ١٠٩٥ م ، الله يقى الملك الرادة القاطي الشيمير الذي كان في صحبته التظاء الرخلةاء العن العديقانين البدع موضَّتُم الشَّفيَّة التَّنيُّ والهَّمَّا لَمَ مصن : ومن لبان علا فعل الفقد عجمل القدميين يَبْيَعُونَ جَوَّار يَهُمُ السَّلَمَاتُ (أَكُمُ) أَ ولقن بعد الله جَهُولُو اللَّهُ عَالَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَمُولًا مِن أَحَى الْمُتَّلِكُ العَمية وَمُولًا جَقَى أَيْتُمْتُكُمْ بِهُ ۗ ٱلْمُسْلَمُونَ ۗ إِنَّ عَادُدُ ۚ الْوِثَائِقُ ۚ النَّبِي ۚ تَتَنَّأُولَ ٱلْعَبْيِدِ ٱلَّذِينَ ﴿ يمتلفلهُمْ اللَّهُمْيُولُنَّ ؛ وَعَلَى الْأَخْصُ الْيَهْلُودُ ، يعد أَكْبُرُ بِكُثيرِ مَنْ تَلْكِ التي ﴿ تَتَنَاوُلُ عَيْنَ دَلَكَ مَنَ الْأَمُورَ ﴿ فَالْفُرْمَانِاتَ تَرْدِدِ النَّشَكِ فَي أَنْ هِؤْلامِ العبيد عَد يَكُو نُونَ هُنَ السَّلَمَيْلِ ، بَشُلُ مَا هُو السَّوْا هُنْ ذُلِكَ ، وهُو إنهم كانوا مسلمين أثر عليهم مالكوهم الدميون كي يعتبه والله المسودية وتقول الفرمَا ثَأَتُ أَمْرَأُراً ۚ أَنَّهُ يَجِب اجبار الْلَمْنَيْنِ عَلَى إِنْ يَبْيَعُوا غُبْيْدُهُم للمسلمينِ ﴿ غير أنه يوجد تَأْكَيْدُ عَلَى أَلا يظلم أحد الذميين ، الذِّين يجب أن يتلقوا سعر السوق بالكامل مقابل عبيدهم (٨٢) و تتضيح مجنة الذمي الذي الدي الدي عبيدا عن طريق حالة ظهرت في أوائل الحكم العثماني في مصور اذ كانت لابراهيم رئيبين دار السك اليبودي فتأة من جاريت الحبشية • فقل ا أحد الأيام ، ذهبت المرأة الى القاضي المالكي وأعلنت أنها تريد أن تعتنق

الاسلام · فرفض القاضى أن يرد المرأة وابنتها لابراهيم · وأجاب على توسلات ابراهيم اليائسة : « أذا شئت أن تسترد ابنتك ، فلا تبك ، وانما كن مسلما » · ولم تفد ابراهيم محاولاته أن يرشو القاضى أو يسعى لتدخل خاير بك (٨٣) ( كانت الجوارى الحبشيات دائما موضع طلب كبير في مصر العثمانية ، وهناك فرمان صدر ٩٨١ هـ / ١٥٧٣ م يمنع اليهود من امتلاكهن وقد صيغ بشدة غير معهودة ) (٨٤) ·

لقد اتهم المسئولون اليهود والمسيحيون في القاهرة والمواني أيضا ببيع العبيد المسلمين للأوربيين • ولا حاجة للقول أن هذا لاقي استنكارا شديدا (٨٥) •

وأحيانا كان يرتبط الحظر المتكرر بامتلك الذمين عبيدا باجراءات تهدف الى استعادة ما كان يعتبر هو النظام الصحيح · فحين تمرد الجنود عام ١٩٨٩ ضد عويس باشا ، أعلنت السلطة فى الشوارع أنه محظور على أولاد العرب امتلاك عبيد من البيض (يذكر أحد المصادر أن المقصود هو « عبيد أتراك » يقصد الماليك ) ولقد صحب هذا الحظر حظر آخر على المسيحيين واليهود من امتلاك أى عبيد (٢٦) · ولقد أدى الى الحظر الأول رغبة الجنود المتكلمين بالتركية ، الذين كان الكثير منهم مماليك أو سيباهيين ، أن يحتفظوا بامتيازاتهم · كذلك أنذر النميون من استخدام أو توظيف المسلمين · ففي عام ١٧٢٢ ، وأثناء عراك في بيت أحد اليهود ، طعن ابن سيد البيت خادمه المسلم بالخنجر حتى المؤت وحسب المعهود في هذه الحالات ، اقتيد اليهودي خلال من الأشراف · وحسب المعهود في هذه الحالات ، اقتيد اليهودي خلال شوارع المدينة يحيطه العار ، وقطع رأسه · ثم أمر أغا الانكشارية بأن يعلن أنه غير مسموح لليهود والمسيحيين أن يستخدموا خدما مسلمين ، وأن أي شخص يعمى هذا الفرمان سيستحق ما يقع له (٨٧) ·

كذلك واجهت الجالية الفرنسية التجارية أيضا مشكلات سببها شكوك تتعلق بالجوارى • ففى عام ١٦٨٩ ، انتشرت شائعة فى الاسكندرية بأن أنتوين ميشيل Antoine Michel ، وهو قبطان فرنسى ، كان يحتفظ

بجارية مسلمة • ومرة أخرى ثارت المساعر العامة لأن المرأة كانت من أصل شريف • ولم تنفع محاولات القنصل باقناعهم بأن المرأة مسيحية تحضر القداس • اذ هاجم الدهماء منزل نائب القنصل الفرنسى ، وأضرموا النار في المدخل ونهبوا المكان (٨٨) •

وتقدم واقعة رواها الجبرتى مزيدا من التفهم للمشكلات التي كان الذميون يواجهونها ومحنتهم بصفة عامة • ففى ١٢٠٠ هـ / ١٧٨٥ م، قررت السلطات أن اليهود والمسيحيين ، الذين يتخذون أسماء أنبياء ، مثل ابراهيسم وموسى وعيسى واسحاق ، ويوسف يجب عليهم تغيير أسمائهم • كما أمروا بأن يسلموا جميع عبيدهم قبل أن تفتش منازلهم • ودفع الذميون مبالغ كبيرة كى يتمكنوا من الغاء المرسوم المتعلق بالأسماء ، وربما كان هذا هو الغرض من المرسوم أصلا • أما عن عبيدهم ، فلقد سلم بعضهم ولكن البعض الآخر ، أخفى فى بيوت بعض الأصدقاء من المسلمين حتى الحسرت العاصفة (٨٩) •

لقد أقرت الحكومة فى اسطنبول والسلطات المحلية المسدأ القائل بعدم السماح للذميين بأن يمتلكوا عبيدا بصفة عامة ، وعبيدا مسلمين بصفة خاصة ، ولكن شأن هذا التقييد شأن غيره ، ذلك أن تكراره يعد خير دليل على أنه لم يطع أو أنه قد تم الاذعان له لوقت قصير ثم تم تجاهله ، فالحياة أقوى من المحاذير الادارية ، وطسل اليهود يمتلكون العبيد حتى القرن التاسع عشر (٩٠) ،

#### الأحياء اليهودية والمسيحية

فى المدينة الاسلامية التقليدية كان الأهالى يعيشدون فى أحيداء متجانسة من حيث الدين والخلفية العرقية وغير ذلك • ان مثل هذه الأحياء المنفصلة التى تخص الأقليات الدينية مذكورة فى التقارير التى كتبت عن جميع المدن الكبرى فى مصر • لقد كان أصل حياة الأقليات المنعزلة هو النظر الى الأمن وسياسة الحكومة فى التحكم فى الأقليات ، كذلك فى الرغبة الطبيعية فى السكن معا لأسباب دينية وعرقية واقتصادية

واجتماعية · ويلخص أندريه ريمون André Raymond المعلومات المتعلقة بأحياء اليهود والمسيحيين ٠ ذلك أنه مؤرخ القاهرة وغيرها من المدن العربية في الحقبة العثمانية ، فكان الحي الأول ، حارة اليهود تغطى منطقة مساحتها ستة هكتارات في وسط المدينة وكانت قريبة من حي الحدادين، حيث كانت تشترى المعادن الثمينة ، وتباع وتستبدل النقود • وكان من السهل الوصول اليه عن طريق خمسة أحياء متصلة وبه جامع في شارعه الرئيسي (٩١) • وتؤكد جميع أوصاف الحي اليهودي على شدة ضيق شوارعه ، حتى انه في بعض أماكنه لا يكفى حتى لمرور حصان أو جمل أو لشخصين يسيران جنبا الى جنب (٩٢) . وكانت القذارة الداخلية خادعة ؛ ذلك أن الكثير من المنازل كانت مؤثثة باثنات جيب وثمين ٠ اذ كان من الحكمة اخفاء ثروة الشخص عن السلطات والأهالي • وكان الجميع يتخذون هذا الاحتياط ، غير أنه كان مفهوما بصفة خاصة بالنسبة لليهود • ويؤكه وصف افليها شلبي للحي أن حياة اليهود كانت منظمة جدا ، حتى انهم كان لديهم سهولة في أداء الصلاة الجمافية وكذلك كانت تعاملاتهم مع غيرهم من أهالي الأحياء الأخرى في أضيق الحدود • فمثلا كَانْكُ لَلْيُهُودُ سُوقَ يُوجِدُ بِهَا كُلُّ مَا يَحْتَأْجُونُ اللَّهِ (٩٣) • ولا تُوجِدُ لَدَيْنَا سَتَجِعُلُاتَ عَنْ هَجْمَات عَلَى حَي اليهود أثناء الحقبة العثمانية ٠ اذ كان من المُمُّكُنَّ أَنَّ يَعْرُضُ أَلَزُعُر ﴿ المُلُودُ أَزْعُر ﴾ حياة اليهود وممتلكاتهم للخطس أو عن طؤيق الجنود غير المُنْظَنبطين كما حدث بعد الفتح بوقت قصير ١٠ ان النِّهُولُدُ ، بِاعْتَبَازُهُمْ اقْتُنَّةُ دينيةً ، يكرهها الكفر مَن المسلمين ويعرف عنها امتلاكها لثروات كبيرة كانوا ضحايا مختملين للمنف في أوقات الأزمات ٠ فكان حرس الانكشارية دائما معسكرين عند مدخل الحي ، لكي يحموهم بلا شك · ( يذكر افليا مدخلا واحدا ؛ ويصف بوكوك Pococke حرسا مشابهين عند مداخل أحياء المسيحيين ) (٩٤) • وكان بالقاهرة سبعة أحياء مسيحية تنتشر عبر منطقة متصلة تغطى ١٦٦٧ هكتارا • وكان خمسة منها في الجانب الغربي من المدينة • منها حيان رئيسان ملاصقان لبركة الأزبكية والخليج وهي أفضمل مناطق السكن لدى الأمراء والبرجوازية المسلمة الثرية • أما الأوربيون ، وعلى الأخص التجسار الفرنسيون والايطاليون ، فكانوا يسكنون في حارة الافرنج ، في منطقة على طول الخليج

مستخدمين خدمات العائلة المتصوفة الشهيرة ، عائلة السادات الوفائية ساكين من أن اليهود الملعونين ، أعداء ألله ، ورسوله والمؤمنين ، الذين لهم حفرة ( وهي كلمة احتقار لمقابر اليهود ) لدفن من هلك منهم ... وهي كلمات سباب تستخدم لموت (الكفار) منذ فتح مصر على يدى عمرو بن العاص ( في القرن السابع ) هؤلاء اليهود قد استخدموا الطريق الممتد على طول النيل للوصول الى المقابر ٠ اذ رشا بعض من هؤلاء الخاطئين ( اليهود ) شخصا لا يخشى الله ، فأعطاهم اذنا بأن يطأوا بأحذيتهم وبحيواناتهم خلال القرافة الصغرى المباركة ( وهي احدى مقبرتي القاهرة الرئبسيتين )، حيث تدفن رفات الأولياء وآل بيت النبي والعلماء ٠ ولقد حصل اليهود على اذن بفعل ذلك انتهاكا للشريعة ٠

ورفع عبد الخالق بن وفاء ، رأس العائلة الوفائية ، عريضة لحاكم مصر مطالبا بألا يسمع لهم بالمرور وأن يعودوا الى طريقهم الأصلى ( على طول النيل ) وألحقت فتوى ووثيقة بالعريضة وطلب العلماء أن يعاد التأكيد على فرمان يؤيد موقفهم • ثم أصدر تائب الباشا مرسوما يمنح فيه العلماء ما طلبوه • ويكرر المرسوم ، المكتوب بالتركية ، الحجج المعادية لليهود الموجودة في العرائض العربية وان كان بلغة أدق وأكثر اعتدالا (١٠١) •

# الجالية اليهودية في الاسكندرية

عاشت الجالية اليهودية أيضا في المدن الكبيرة نسبيا مثل رشيد ودهياط والمحلة الكبرى ومنفلوط وطنطا ، غير أن أكبر وأهم جالية بعد القاهرة كانت جالية الاسكندرية ، ومع أن جالية الاسكندرية لم تكن بعد حققت الوزن الذي وصلت اليه أثناء القرن التاسم عشر والقرن العشرين ، الا أنها كانت بارزة تماما بما أن الاسكندرية كانت ميناء مصر الرئيسي حتى في ذلك الوقت ، ومع أن عدد اليهود في الاسكندرية العثمانية غير معروف فلقد كانوا ، مع ذلك ، بارزين أذا ما أخذنا في الاعتبار الحجم الصغر لمجمل السكان ،

ويذكر يهود الاسكندرية مرات أكثر في الوثائق العثمانية في القرنين السادس عشر والسابع عشر بما يذكر به أبناء دينهم في القاهرة ، وذلك لأن الاحتكاك بين اليهود والمسلمين كان أكثر احتداما مما هو في العاصمة،

فيهود الاسكندرية كانت لهم علاقة خاصة بقلعة المدينة ، التي استكملت عام ١٤٧٩ / ١٨٨٤ ، بأمسس من قايتباى ، السلطان المملوكي الذي وضع جنودا هناك •

وعنه نهاية الحسكم الملوكي ، عموما ، فقدت المدينة الكثير من أهميتها ، بلا شك بسبب انهيار تجارة العبور ( الترانزيت ) المصرية في نهاية القرن الخامس عشر وأوائل القرن السادس عشر (١٠٢) . وهناك وفرة من الأدلة التي تبين أن هذه التجارة استردت عافيتها بشكل ملحوظ أثناء القرن السادس عشر ، غير أن الأهمية العسكرية للقلعة ظلت هامشية -فأمر اليهود بالعيش في القلعة لحفظها من الدمار ٠ ويبين هذا المرسوم أن القلعة لم تعد لها أي أهمية عسكرية ، خاصة وأن اليهود كانوا عزلا من السلاح · وتردد عدة فرمانات صدرت ما بين عام ٩٨٤ هـ / ١٥٧٦ م وعام ١٠١٨ هـ / ١٦٠٩ م ، أن اليهود قد عاشوا في القلعة وبنوا هناك منازلهم ومعابدهم ، ولكنهم غادروها حديثا وأقاموا مبانيهم في الخارج على قبور الأولياء المسلمين والشهداء وصحابة النبي • وبفعلهم هذا ، قيل أن اليهود متهمون لسببين : فلقد تركوا سكناهم في القلعة دون صدور اذن بذلك ، متسببين في دمارها وتحويلها ملاذا للمجرمين ، كما بنوا منسازلهم وبالوعاتهم على أضرحة اسلامية شريفة • فأمر السلطان بوجوب مراعاة اليهبود للشريعة والقانبون والأمر الواقع ؛ فعليهم أن يسكنوا القلعة مرة أخرى ، ويجب هدم مبانيهم اذا كانت بسيت انتهاكا للشريعة • وتنذر هذه المراسيم باجراء تحقيق دقيق قبل اتخاذ أي اجراء وألا يستغل الموقف كذريعة لظلم أي شخص (١٠٣) • وثمة مرسوم آخر مرتبط بعريضة رفعها المسلمون في الاسكندرية ضد مدير الجمارك اليهودي على بنائه حسب ما يدعى ٦٠ ـ ٧٠ منزلا في المدينة ٠ ولقد اتهم باستخدام مواد بناء أخذها من بيوت الوقف داخل القلعة وكذلك حجارة من المساجد المتداعية • وهذه الشكوى أيضا تستخدم حجة دينية ضد يهودي ثرى ، بينما يبدو من المؤكد أن الدافع الحقيقي وراء العريضسة هو حسنه حرانه له (۱۰٤) .

تروى حولية أحمسه شلبى حادثة وقعت فى الاسكندرية عمام ١١٤٠ هـ / ١٧٢٨ م قتل فيها أحد اليهود مسلما · فامسك به المسلمون

وأرادوا أن يمزقوه اربا غير أن الانكسارية أنقذوا الرجن وأخذوه الى المحكمة الشرعية ، حيث أخبر القاضى المسلمين ، بعد توجيه الاتهامات : ه ان اتجاهكم نحو هذا الذمي اتجاه متعصب » • فلما سمع المسلمون ذلك ، قذفوا القاضى بالحجارة ، واختطفوا اليهودى ، وقتلوه • ثم أحرقوا جثته ونهبوا الخان الذي اعتاد أن يتاجر فيه هو وغيره من اليهود • وأبلغت القاهرة بالاعدام بدون محاكمة (التلنيش) ، غير أنه لم يتخذ أي اجراء ضد المسلمين (١٠٥) • وتكشف هذه الحادثة ، مرة أخرى ، الجو المتوتر بخاصة في الاسكندرية • وكانت الاسكندرية كمركز للنشاط التجارى الأوربي مدينة تقع فريسة لغارات القراصنة من كل نوع من آن لآخر • ذلك أن موقعها الحدودي ، وربما نفوذ الحجاج من شمال أفريقيا أيضا ، جعل موقعها الحدودي ، وربما نفوذ الحجاج من شمال أفريقيا أيضا ، جعل السلمين في الاسكندرية أكبر تشددا من مسلمي القاهرة •

#### المسيحيون واليهود

لا ينبغي لأية مناقشة تتناول مكانة الذميين أن تتغاضى عن العلاقات بين المسيحيين واليهود تحت الحكم الاسلامي ، فمن ناحية ، كانت الجاليتان الذميتان متساويتين كليا ، غير أن اتجاه المسلمين نحوهما كان مختلفا ٠ أذ أن هناك الكثير من المراجع التي تشير الى أن اليهود كانوا غالبا موضع كراهية واحتقار أكثر من المسيحيين بكثير ، وتوجد أصول هذا التفريق في القرآن الكريم (١٠٦) • ويمكن رؤية تعبير واضح لهذا في كتابات المتصوف الشهير عبد الوهاب الشعراني ( المتوفى ٩٧٣ هـ / ١٥٦٥ م ) الذي كان يحترم الرهبان المسيحيين ، وانما يمقت اليهود ، ومع ذلك ، الم يخل الأمر من اضطهاد للمسيحيين في مصر العثمانية كما سبق أن لاحظنا ، اذ كان المسيحيون أكثر عددا ، الى حد كبير من اليهود ، وكانت الكثير من القرى مسيحية بالكامل • لذلك ، كان المسيحيون أكثر جسارة في سلوكهم وردود أفعالهم من اليهود ؛ لاحظ ، على سبيل المثال ، مظاهرة المسيحين ضد زيادة الجزية (١٠٨) •

وثمة اتهام كثير التردد ضد المسيحيين في الوثائق الرسمية هو أنهم تجرأوا على أن يجاهروا بدينهم ورموزه ، كشرب الخمر ، ودق الأكف

الخشبية بصوت مرتفع ، كدعوة للصلاة وما الى ذلك ، وهى مزاعم لم توجه ضد اليهود (١٠٩) • ففى عام ٩٨٥ هـ / ١٥٧٧ م ، على سبيل المثال ، أقام العديد من المسيحيين فى الاسكندرية كنيسة فى موقع مسجد متهدم ومقبرة اسسلامية • وحين حضر المسلمون كى يروا ماذا حدث ، طاردهم الرهبان بعيدا بالسلاح (١١٠) •

وفي عام ١٧٥٠ أو ١٧٥١ ، وفي حادثة أكثر أهمية الى حد بعيد ، خطط الأقباط أن يقوموا بالحج الى القدس • وكان أبرز أعضاء الجماعة هو نوروز ، وهو أمين سر لدى رضوان كتخدا • فتحدث نوروز الى الشيخ عبد الله الشبراوى ، شيخ الأزهر في ذلك الوقت ، وأعطاء هبة ودفع له عبد الله الشبراوى ، شيخ الأزهر في ذلك الوقت ، وأعطاء هبة ودفع له عن مراعاتهم لعاداتهم الدينية والحج • فغادر المسيحيون في موكب ملى بالأبهة تصحبهم نساؤهم وأولادهم مصحوبين بموسيقا الطبول والنايات بل انهم استأجروا بدوا لحراستهم في طريقهم • غير أنه بعد ذلك ، في المناع في منزل الشيخ البكرى ، تم توبيخ الشيخ الشبراوى على الرأى الشرعي الذي أصدره • واتهمه البكرى بأخذ رشاوى من المسيحيين ، وقال ساخرا : « في العام القادم ربما حتى يقيمون محملا ، وسيكون هناك حاج مسيحى ! » ثم غادر البكرى الغاضب المجلس وشجع الدهماء على مهاجمة المسيحيين • فهاجمهم طلبة الأزهر بالعصى والحجارة ، كما قاموا بنهب احدى الكنائس • ويستنتج الجبرتي أن المسيحيين فقدوا كل المال بنهب احدى الكنائس • ويستنتج الجبرتي أن المسيحيين فقدوا كل المال

وفى الكثير من الحالات ، كان المسيحيون هم فقط الذين يتعرضون للظلم والمضايقة حيث لا يذكر الجبرتى ـ مصدرنا الأساسى عن أواخر القرن الثامن عشر ـ معاملة سيئة مشابهة لليهود • واحتمال أن تكون تقاريره غير دقيقة أو غير تامة ، احتمال ضئيل ، بما أن الجبرتى مشهود له بالصدق والدقة خاصة فى الأمور المتعلقة بالتاريخ الاجتماعى • فهو يروى عن هـم الأمير المملوكى مراد بك الشهير للكنائس بالاسكندرية عـام عن هـم الأمير المملوكى مراد بك الشهير للكنائس بالاسكندرية عـام

وفى مناسبة أخرى ، عام ١٢٠٢ هـ / ١٧٨٨ م ، أمر الباشا بهدم مساكن المسيحيين وحظر عليهم ركوب الحمير • وكما حدث كثيرا من قبل ، كانت هذه الاجراءات القاسية تتحول الى غرامة على المسيحيين الشوام وأقباط القاهرة (١١٣) •

كما يسبجل الجبرتى المراسيم التى تحظر على المسيحيين ركوب الخيل ، واستخدام الخدم المسلمين ، وشراء العبيد ، وكذلك اجبارهم على مراعاة قواعد الملبس • ففتشت منازل المسيحيين بحثا عن العبيد ، وكان من يوجد منهم يباع فى المزاد فانتهز دهماء القاهرة هذه المراسيم لمضايقة المسيحيين ، فكان على الحكومة أن تعلن أنها تنوى حمايتهم (١١٤) •

ولا ينبغى أن يداخل المرء الانطباع بأن حياة الأقباط فى مصر العثمانية كانت حياة بؤس مقيم ، وحياة اضطهاد · ذلك أن مستوى معيشتهم كان عموما أعلى من مستوى معيشة المسلمين وشأنهم شأن اليهود، احتل بعض زعمائهم مواقع نفوذ · اذ يكتب الجبرتي عن المعلم ( وهو لقب مهذب لمخاطبة ذمى ) ابراهيم الجوهرى ( المتوفى عام ١٢٠٩ هـ / ١٧٩٤ أو ١٧٩٥ م ) الذى كانت له سلطة على جميع الموظفين أو الكتبة الاقباط والصرافين · وازدهرت الكنائس والأديرة فى عهده ، بسبب عوائد من مؤسسات الوقف التى أنشأها (١١٥) ·

لقد كان هناك قدر كبير من الاحتكاك بين اليهود والطوائف المسيحية المختلفة \_ مثل الأقباط والأرمن والشسوام الكاثوليك \_ بما أنهم كانوا يتنافسسون على نفس مصادر الدخل: كانتاج وبيع الخمور وتجارة المجوهرات، كالذهب والفضة وغير ذلك من البضائع والصرافة، والربا والخدمة الحكومية في مجال المال و لابد أن هذه المنافسة زادت من حدة التوترات الدينية (١١٦) .

وهناك شهادة على وجسود معاداة المسيحيين للسامية في مصر العثمانية في ثلاثة مراسيم صدرت في ٩٧١ هـ / ١٥٦٣ م - ٩٧٣ هـ / ١٥٦٦ م - و٩٨٩ هـ / ١٥٨١ م) من جانب الباسوات المصريين لنوابهم في الطور ( ميناء صغير في شبه جزيرة سيناء ) • نفهم من الوثائق أن رهبان دير سيناء اشتكوا من أن مجموعة من اليهود استقروا هناك اقامة

دائمة وهذا على عكس العادة القديمة القاضية بأنه حين يأتي يهودى الى الطور لعمل ما ، فعليه أن يغادر المكان بمجرد استكمال عمله ، فاستقرارهم هناك انتهاك للشريعة والقانون والعادة المستقرة ، وقال الرهبان ، أن يهوديا اسمه ابراهام ، انتقل الى الطور مع أسرته لتأليب المتاعب ، كذلك بينت عريضة الرهبان أن الجبل مقدس وليس من المعتاد أن يعيش اليهود في سيناء ، فوجود اليهود هناك يدنس جبل سيناء الذي اكتسب قداسة بسبب كشف الله لموسى (١١٧) ،

ومع أن الرهبان المسيحيين كان ينظر اليهم باعتبارهم كفارا ، الا أنه كان يسمح لهم أن يسكنوا جبل سيناء ، وقد منحوا عهدا بالحماية • ومن الجدير بالذكر أن حاكم مصر المسلم يكرر - بموافقة ظاهرة - الاتهامات الدينية وغير الدينية التي وجهها الرهبان ضد اليهود (١١٨) ٠ ومع ذلك، يمكن أن نستخلص منها أن اعتناق المسيحيين للاسلام كان شائعا ولكن اعتناق اليهود كان نادرا للغاية • بالطبع ، اعتنق بعض اليهود الاسلام ! فسير الجبرتي تشمل المعتنقين من اليهود الذين حسن اسلامهم بل والذين صاروا علماء ١٠ اذ كان العديد من الماليك يهودا سابقين ٠ غير أن حالات الاعتناق الكبرة التي جعلت الجالية القبطية تتآكل في مصر لم يكن هناك ما يضارعها بين اليهود • فبالنسبة للمسلمين ، كان السيحيون في مصر معتنقين محتملين للاسلام ، بينما لم يكن اليهود كذلك (١١٩) ٠ أذ يناقش ابن نجیم المصری ، ( ۹۷۰ هـ / ۱۵۹۳ م ) ، الذی کتب بغزارة فی الشريعة الاسسلامية ، امكان اعتناق المسيحيين للاسسلام ، مع أن نفس الصفحة في كتابه تشمل العديد من الفتاوي المتعلقة باليهود (١٢٠) ٠ وتشتمل الحوليات على بضعة أمثلة على مسيحيين اعتنقوا الاسلام للنجاة من الاضــطهاد (١٢١) ، غير أن اليهودي كان يرفض العرض بأن يفعل الشيء نفسه • في حالة واحدة حين كان يتم اعدام مسيحي ويهودي عن طريق الوضع على الخازوق ، صاح المسيحي وهو يتألم بالشهادتين (١٢٢) ( وهي طريقه المسلمين لاظهار الايمان ) ، ولكن اليهودي لم يفعل (١٢٣) ٠

فى تاريخ التصوف ، مررنا بمشايخ متصوفة من الدين أثروا فى مسيحين مصرين ، ولكن هذا لم يحدث مع اليهود (١٢٤) ، فلم يعتنقوا الاسسلام ٠

### الاتجاهات الدينية نحو اللمين

فى الشريعة الاسلامية الكثير مما يقال عن مكانة الذميين وكان العلماء متداخلين في الأجهزة القضائية والادارية في النظام العثماني ولقد بدلوا قصارى جهدهم كي يراعوا أحكام الشريعة المتعلقة بالذميين وتحفظ الملخصات القانونية ومجموعات الفتاوى مكانا لموضوع الذميين أن ابن نجيم الذي قد يصلح مثالا على اتجاهات الفقهاء المصريين ، لم يقترح أي آراء جديدة ( ربما يقصد اجتهادية : المترجم ) وبني آراءه على سوابق من مذهبه الحنفي ولك أن نبرة حججه معتدلة ويعكس اتجاهه المزيج التقليدي من التسامح مع الذميين وازدرائهم : فهو يصر على دمجهم في المجتمع ، ودونيتهم ، غير أنه دافع عن حقهم في حياة آمنة و فحكم ، مثلا ، المتخصين عدوان (١٢٥) والمسلم ضد الذمي ، اذا كان من المعروف أن الشخصين عدوان (١٢٥) و

لقد استفتى ابن نجيم كيف يجب دفن الزوجة اليهودية لمسلم كانت حاملًا حين توفيت • وعلى عكس رأى ( أبو يوسف ) الفقيه الحنفي الشهير ( المتوفى ٧٩٨ ) القائل بأن مثل هذه المرأة يجب أن تدفن نبي مقابر المسلمين ، حكم ابن نجيم بأنها يجب أن تدفن في المقابر اليهودية ، وظهرها الى القبلة بحيث أن الطفل غير الوليد ( الذي يعد مسلما حسب الشريعة الاسلامية ) يمكنه أن يواجه القبلة (١٢٦) . كما نظر ابن نجيم في مسألة تدمير دور عبادة الذميين أو اغلاقها ٠ ذلك أن تدمير الكنائس والكنس في عهد الماليك في مصر موضوع موثق بطريقة جيدة ، غير أن الأمر ليس كذلك في مصر العثمانية • اذ وافق الكانب المتصوف عبد الوهــاب الشعراني ، معاصر ابن نجيم على هدم الكنائس والكنس ، طالمًا على المؤمنين أن يتمسكو! بما هو صالح ويحظروا ما هو غير صالح • غير أنه حذر بأن هذا لا يتم الا اذا أمرت السلطات بذلك • وألا يفعل أحسد ذلك بمبادرة شخصية منه (١٢٧) • غير أن ابن نجيم أفتى بأنه اذا ما أغلقت كنيسة أو كنيس ولو بلا مبرر ، كما حدث حين أمر بذلك قاض شهیر هو محمد بن الیاس \_ أی باغلاق كنیس فی حارة زویلة في أوائل الحكم العثماني في مصر - فلا ينبغي فتحه • فحسب رأى ابن نجيم أنه حتى لو وصل فرمان سلطاني باعادة فتحها ، فلن يجرؤ حاكم محلي ( الباشا ) أن يطيع الفرمان خوفًا من رد فعل الأهالي (١٢٨) •

وعملياً ، كان على الذميين أن يمثلوا أمام المحاكم الاسلاميــة بالرغمي من أنهم يسميرون أمورهم فيما بينهم • فمثلا كان على الذمين أن يذهموا الى قاض حين يلزم اعتماد احدى الوثائق من جانب المحكمة • كما حدث. حين استأجر أحد اليهود ملكية تخص وقفا اسلاميا (١٢٩) والمساجرات بين الجاليتين اليهوديتين : الرابيين والقرائين التي لم يستطيعوا تسويتها بأنفسهما ، كانت تعرض على المحاكم الاسلامية • ففي احدى الحالات ، توجه اليهود القراءون الى أحد القضاة الذى أمر بأن يتم الاعتراف برغبتهم وهي أن يعتبروا جالية يهودية منفصلة (١٣٠) • وثمة خلافات داخلية. أخرى يهودية عرضت على قاض تتعلق بالجالية المستقرة والقادمن الجدد من بلاد شرقية غير محددة يسمون مشارقة • وطلب من الفقيه الأجهوري المتوفي ١٦٥٦ أن يدلي برأيه في المشكلة الآتية : أن اليهود في مصر يملكون صندوقا للاحسان للعناية بالمحتاجين من أعضاء الجالية • وحديثا دخل أناس من الشرق يسمون أنفسهم يهودا • وهم أصحاء وليست لديهم أي حاجة للاحسان ، وبعضهم تجار • الا أنهم يطالبون باحسان من الصندوق ، غير أن المتبرعين أسهموا بالمال بشرط ألا تقدم المساعدة سوى للفقراء • ومن ثم فان السؤال الموجه للأجهــوري : هل للشرقيين حق في طلب المساعدة من الصندوق ؟ وكما يمكن أن نتوقع ، فلقد حكم ضد القادمين الجدد (١٣١) ٠

ولم تكن العلاقة بين الذميين ورجال الدين مقصورة على الاسلام المعيارى السنى • اذ كان عبد الوهاب الشعرانى مثالا طبق الأصل لمن يمثل المعتقد الاسلامى فى مصر ، كتب أن كراهيته لليهود والمسيحيين كتبها الله ، ومع ذلك ، كان الشعرانى يؤمن أنه من بين الفضائل التى أسبغها الله عليه هى أن اليهود والمسيحيين اعتبروه رجلا مباركا وطلبوا منه أن يكتب تعويذة أو أحجبة للمرضى من أبناء دينهم (١٣٢) •

لا غرو أنه في النصف الثاني من القرن التاسع عشر ، قال لين « Lane » : من السمات الملحوظة في شخصية شعب مصر وغيرها من البلاد ، في الشرق أن المسلمين والمسلمين والمسلمين واليهود ، يؤمنون بخرافات بعضهم البعض بينما يمقتون المذاهب الرئيسية الموجودة في عقيدة كل منهم (١٣٣) •

### الفصيل التياسع

# العياة في القاهرة العثمانية

#### حيموجرافية السكان والنمو الحضري

كانت القاهرة العثمانية تتألف من ثلاث وحد:ت : القاهرة وهي المدينة الفاطمية داخل الأسوار ، والأحياء الملاصقة لها الى الشمال والغرب والجنوب ، ومصر القديمة ، أو القاهرة القديمة وهي بلدة متهالكة نوعا ما ، وتقع جنوب غرب القاهرة وتبعد بحوالي ٣٢٦ كيلو مترا ، وبولاق ، وهي على بعد كيلو متر نحو الغرب من القاهرة .

كانت القاهرة ، أكثر اتساعا من حيث منطقتها ، وعدد سكانها من المدينتين التابعتين لها مجتمعتين وكانت القاهرة القديمة تقدم الحدمات اللازمة للقوارب الآتية في النيل من الصعيد ، بينما كانت بولاق تفعل الشيء نفسه بالنسبة للسفن الواصلة اليها من مواني مصر الواقعة على البحر المتوسط و وبما أن فكرة اقامة بلدية أو حكم محلي كوحدة قانونية أو ادارية لم تكن فكرة معروفة في مصر العثمانية ، فلم يطرح قط سؤال ما اذا كانت ( القاهرة الكبرى ) هي وحدة واحدة أو ثلاث وحدات ، أو أنها مدينة كبيرة مع ضواحيها أو المدن التابعة لها .

لقد كتب الكثير عن تدهور القاهرة ، ومدن عربية أخرى ، أثناء الحقبة العثمانية • وتعكس هذه النظرة تراجع القاعرة من حاضرة دولة الى عاصمة لاحدى الولايات ، وكذلك توقف تشييد منشآت عظيمة ، مثل المساجد والأضرحة العظيمة التي عرفت بها السلطنة المملوكية • فلقد لاحظ أندريه ريمون André Raymond أن القاهرة بدأت في الإنهيار

قبل الفتح العثماني ، بسبب تحويل طريق التوابل الهندية الى رأس الرجاء الصالح وكذلك عدم الأمن الذى ساد العقود الأخيرة من الحكم المملوكي • في الحقبة العثمانية ، استفادت القاهرة من التجارة التي نشطت بسبب الحج السنوى الى مكة المكرمة ، وتجارة البن الدولية ، التي بدأت في أوائل القرن السادس عشر ، ومع الوقت احتلت المكانة التي كانت تشغلها تجارة التوابل سابقا • وبالرغم من أن القاهرة العثمانية لم تعد حاضرة دولة الا أنها كانت ما تزال مدينة بالغة الأهمية ، باعتبارها مقرا لأحد الباشوات ( الولاة ) ، ومركزا لعدد كبير من الجنود والموظفين الذين كانوا يستهلكون كميات كبيرة من البضائع الاستهلاكية •

ذلك أن تشاط القاهرة المنتعش والحى ، وجد تعبيرا له في كثرة القوافل والأسواق الشرقية وطوائف الحرفيين والتجار (١) .

وأثناء قرون الحكم المملوكي ، لم تتوسع القاهرة الا توسعا ضئيلا خارج حدود القاهرة الفاطمية · أما أثناء القرنين الأولين من الحكم العثماني ، فلقد نمت مساحة المدينة · ذلك أن خريطة القاهرة عام ١٧٩٨، حين وصفها العلماء الفرنسيون بالتفصيل في كتاب وصف مصر ، تبين توسعات كبيرة في المناطق السكنية نحو الغرب الى ما وراء باب زويلة في أقصى جنوب القاهرة وفي اتجاه الغرب فيما وراء الخليج ، أى الترعة · ويلاحظ ريمون جانبين لنمو المدينة : نقل المدابغ بعيدا عن المناطق السكنية لما تبعثه من رائحة كريهة جدا من جنوب باب زويلة عام ١٦٠٠ ألى جوار باب اللوق وهي منطقة في أقصى غرب المدينة ، وبذلك أصبح في امكان المناطق جنوب المدينة أن تتطور · بالاضافة الى هذا ، انتقلت مناطق الأثرياء السكنية نحو الجزء الغربي للمدينة · ففي بداية القرن مناطق الأثرياء السكنية نحو الجزء الغربي للمدينة · ففي بداية القرن السادس عشر ، بني معظم الأمراء منازلهم في القاهرة وبالقرب من القلان الناقعة حول بركة الفيل والخليج ، بينما في النصف الثاني من القرن السامن عشر ، كانت معظم الأحياء الراقية حول بركة الأثريكية (٢) ·

لقد كانت الحقبة العثمانية حقبة زيادة سكانية · ولسوء الحظ ، لا توجد معطيات دقيقة تتعلق بسكان القاهرة في أوائل القرن السادس

عشر و لقد كانت القاهرة هي اوسع مدينة عثمانية بعد اسطنبول ويمدنا القانون الصادر عام ١٥٢٥ ببعض الأرقام التي قد تشير الي حجم القاهرة بالنسبة لغيرها من بلدان مصر الأخرى و فمثلا كان على مخازن الغلال العثمانية أن تبيع للقاهرة ١٠٠٠٠ أردب من القمع ولرشيد ١٠٠٠ ، ودمياط ٢٠٠٠ ، والاسكندرية ١٠٠٠٠ (٣) ولذا فمن المعقول، أن نفترض أن القاهرة كانت على الأقلل ، أكبر من الاسكندرية بعشر مرات وطبقا لما ذكره بير Bear ، كان بالقاهرة ثلثا سكان مدن مصر بالكامل (٤) ولا تتوافر لدينا أرقام أقدم من عام ١٨٠٠ ، حين قام جومار Jomard ، وهو أحد مؤلفي كتاب وصف مصر ، بتقدير سكان جومار القاهرة بد ٢٠٠٠ر٢٦٢ (٥) ويقول ريمون ، ان هذا الرقم يبين أن عدد سكان القاهرة في نهاية الحقبة العثمانية كان أكبر بكثير مما كان عليه في بداية القرن السادس عشر ، حين كان ، بالتأكيد أقل من ٢٠٠٠٠٠ نسمة ويقدر ريمون أنه في القرن السابع عشر ، فاق سكان المدينة ويمدر ويقور ألدينة القرن السادس عشر ، حين كان ، بالتأكيد أقل من ٢٠٠٠٠ نسمة ويقدر ريمون أنه في القرن السابع عشر ، فاق سكان المدينة ويمدر ويقور ألدينة ويقدر ريمون أنه في القرن السابع عشر ، فاق سكان المدينة ويمدر ويقور ألدينة ويقدر ويمون أنه في القرن السابع عشر ، فاق سكان المدينة ويمدر ويمون أنه في القرن السابع عشر ، فاق سكان المدينة ويمدر ويمون أنه في القرن السابع عشر ، فاق سكان المدينة ويمدر ويمون أنه في القرن السابع عشر ، فاق سكان المدينة ويمدر ويمون أنه في القرن السابع عشر ، فاق سكان المدينة ويمدر ويمون أنه في القرن السابع عشر ، فاق سكان المدينة ويمدر ويمون أنه في القرن السابع عشر ، فاق سكان المدينة ويمدر ويمون أنه في القرن السابع عشر ، فاق سكان المدينة ويمون أنه في القرن السابع عشر ، فاق سكان المدينة ويمون أنه في القرن السابع عشر ، فاق سكان المدينة ويمون أنه في القرن السابع عشر ، فاق سكان المدينة ويمون أنه في القرن السابع عشر ، فاق سكان المدينة ويمون أنه في القرن السابع عشر ، فاق سكان المدينة ويمون أنه في القرن السابع عشر ، فاق سكان المدينة ويمون أنه في المدينة ويمون أنه في القرن السابع ويمون أنه في القرن المدينة ويمون أنه في المدينة ويمون أنه في القرن السابع ويمون أنه في القرن السابع ويمون أنه في المدينة ويمون أنه في المدين المدينة ويمون أنه في المدينة ويمون أنه في المدينة ويمون أنه في المدينة المدين المدينة ويمون أ

لقد صمدت قوة المدينة السكانية في العقود الأخيرة المليئة بالكوارث من القرن الثامن عشر ، حين تقلص عدد السكان نتيجة لسلسلة من أوبئة الطاعون والمجاعات ، والاستغلال الاقتصادى القاسى ، والنزاعات بين الفرق (٦) ٠

ورغم ندرة المعطيات السكانية ، الا أنه يبدو أن التغييرات السكانية في القاهرة العثمانية ، نتجت كليا عن المواليد والوفيات حيث كانت الهجرة الى الداخل أو الى الخارج مجلود هجلوة هامشية ، اذ كان الانتقال قليلا من القرى الى المدينة ، ففي زمن المجاعة ، كان الفلاحون يحضرون بحثا عن الطعام غير أنه لم يكن مسموحا لهم بالبقاء ، فكان أولئك الذين لا يعودون الى بلادهم يعاقبون عقاباً شديدا ثم تتم اعادتهم لحراثة الأرض ، وكانت هناك بعض الاستثناءات من هذه القاعدة ، وأهم هذه الاستثناءات العلماء الذين كانوا يهاجرون الى القاهرة ، من الريف ، ولكن بالرغم من الأهمية الاجتماعية والثقافية لهذه الهجرة ، الا أنها لم تكن تذكر من الناحية المعدية (٧) ،

لقد كانت القاهرة العثمانية ، مدينة شاسعة ، بالقاييس المعاصرة وكان الرحالة يتأثرون تأثراً كبيرا بسعتها واختلاف أجناس سكانها ، ان جميع الروايات التي كتبت عن القاهرة ، سوا، كتبها أبراك كمصطفى على وافليا شلبي أو التي كتبها الزوار من المغاربة أو الكثير من الأوربيين ، تصف دهشة مؤلفيها من منظر هذه المدينة الواسعة بما فيها من أعداد كبيرة من الأجانب والتجار وغيرهم من شرائح المجتمع (٨) .

## الجماعات العرقية في القاهرة العثمانية

اعتمادا على وصف مصر ، يعطى ريمون التقسيم العرقى التسالى . السكان القاهرة عام ١٨٠٠ : أكثر من ١٠٠٠ من المسلمين من أهل البلاد المصريين ، ١٠٠٠ من المسلمين الأجانب (\*) ، ١٠٠٠٠ من الاتراك ، ١٠٠٠٠ من المغاربة و ٥٠٠٠ من المسسوام و ٢٠٠٠ من الأقليات الدينية ( ١٠٠٠٠ من الأقباط ، ٥٠٠٠ من اليونان ، ٥٠٠٠ من المشوام الكاثوليك ، ٢٠٠٠ من اليهود ، و ٢٠٠٠ من الأرمن ) ، و ٢٠٠٠ من أعضاء الطبقة الحاكمة من مماليك وجنود من أصل تركى أو أصول أخرى ، وجالية صغيرة من التجار الأوربيين (٩) ،

وكان الناس الذين ينتمون الى أصل عرقى مشترك أو دين يميلون الان يحيوا ويعملوا معا فى أماكن متجاورة محددة بوضوع أو أحياه (حارات) • وبصفة عامة كانت كل مجموعة تتخصص فى أنشطة اقتصادية أو تجارية معينة • ولقد سبق لنا أن ناقشنا الأقباط واليهود فى مكان آخر من هذا الكتاب (١٠) • وكان الأتراك يشكلون أكبر مجموعة أجنبية (\*\*) وعاشوا فى منطقة خان الخيلى ، السوق الشهيرة • واشتغلوا

<sup>(\*)</sup> لابد ايضا أن يؤخذ هذا المصطلح بتحفظ ، فالفلاحون كانوا معنرعين من الاقامة في القاهرة ، الا اذا التحق واحد عنهم في الأزهر •

<sup>(</sup>大大) استخدام لفظ أجنبية في هذه الحالة وحالات أخرى يجب أخذه بتحفظ ، فمفهوم و الوطنية ، كما نعرفه اليوم لم يكن واضحا في هذه الفترة على هذا النحو ، ومن المؤكد أن كل هذه العناصر ـ أو غالبها ـ لم تكن تعتبر نفسها أجنبية ـ ( المراجع ) .

بالتجارة على نطاق صغير ، بصفة رئيسية فى تجارة التبغ الذى كثيرا ما كان محل استياء المسلمين الأتقياء ، ولكنهم أيضما اشتغلوا بتجارة البن والأقمشمة (١١) .

لقد استقر القادمون الجدد من المقاطعات التركية الأخرى في مصر وكانت الفوارق الكبيرة بين الأتراك وأولاد البله من المصريين من حيث الطبع والمظهر ، أبرز من أن تغيب عن ملاحظة الزحالة الأجانب والمراقبين المصريين على حد سواء · غير أنه لا بد أن التزاوج بين الأتراك وأهل البلاد من المصريين كان كثير الحدوث ( وأن كان أكثر حسدوثا بين الطبقات الدنيا منه بين الخاصة ) ، كما يمكن أن يتضع في ملاحظات مصطفى على عام ١٩٩٩ : « نادرا ما يكون أطفال الناس الذين هم من أصل مصرى يتسمون بالجمال ٠٠٠ وحين يظهر شاب حسن المنظر من آن لآخر ، بينهم ، فلسوف يتضع أنه بالتأكيد اما تركي ( رومي ) أو ابن تركي ( رومي زاده Rumizade ) ، وحتى بين أولئك الذين هم من أصل ( رومي ) ، فان أولئك الذين هم من أصل ( رومي ) ، فان أولئك الذين ينتمون إلى الجيل الأول يكونون أحسن منظرا ويتدعور من ينتمون إلى الجيل الأول يكونون أحسن منظرا ويتدعور من ينتمون إلى الجيل الأول يكونون أحسن منظرا ويتدعور من ينتمون إلى الجيل الثاني أو الثالث من حيث المنظر » ( ۱۲) ،

كما سبق أن لاحظنا ، فأن سمعة الأتراك بالافتقار إلى التقرى كانت أسوا من سمعة المصريين (\*) كذلك فأن ميلهم لتجبيد الصوفية أمر أكثر شهرة من أن يحتاج إلى تفصييل في هذا المجال • غير أنه في الحادب الشهير الذي وقع عام ١٧١١ م ، حرض واعظ تركي غيره من الأتراك في القاهرة ضد عبادة الأولياء (١٣) (\*\*) •

لقد رسيخت المجموعة المغربية الكبيرة المؤلفية من التونسيين والجزائريين نفسها بسبب الحج وبسبب صلاتهم التجارية ولما كان المغاربة تجارا صبغارا في البن والأقمشة ، فلقد تحلقوا حول الأسواق الرئيسية في الغورية والفحامين ، وبجوار مسجد ابن طولون .

<sup>(★)</sup> من المعروف أن المصريين من أكثر الشعوب تدينا وأن اختلط تدينهم بالخرافة في أحيان كثيرة ، وربما يشين المؤلف لجماعة العلوج ( جمع علج ) وهم الذين أسلموا ولم يحسن اسلامهم وكان لهم دور في الحياة المصرية ( راجع مقدمة المراجع الخرة الماليك لابن زنبل،) نشر الهيئة المصرية العامة المكتاب ـ ( المراجع ) •

<sup>(★★)</sup> المقصود التمسيم بالأولياء ـ ( المراجع ) ٠

باعتبارهما معرضتين للخطر بشكل خاص ، وباب اللوق في أقصى غرب القاهرة كان معروفا بكونه مركزا للجريمة والرذيلة \* اذ كانت عصابات الشطار والزعر والحرافيش نشطة في الأماكن المجاورة الفقيرة وكذلك الأحياء المتطرفة ( الحارات البرانية ) ، مثل الحسينية ، والعطوف ( جمع عطفة ) وكفر الزغاني ، والقرافة والحطابة وعرب اليسار وباب اللوق • اذ يروى افليا شلبي أن المناطق المجاورة لباب اللوق كانت قصرا على المجرمين الذين كانوا يخدرون الشباب لكي يسرقوهم بل ويقتلوهم (١٨)٠ وفي ميناء بولاق النهري ، كان قطاع الطرق كثيرا ما يداهمون البيوت والحوانيت والقوارب • ويصف فرمان عثماني بتاريخ ٩٢٨ هـ / ١٥٧٤ م بولاق كمكان خطير حيث ينشبط المجرمون ، هم والعرب البدو ، الذين يذكرون بالتحديد • فيؤمر الوالي ( رئيس الشرطة ) بارسال قوة كى تقوم بالحراسة هناك ليل نهار (١٩) • وفي احدى الحالات ، عام ١١٤٧ هـ /١٧٣٤ م ، داهم اللصوص الوقحين غرف نوم السكان وانتشلوا المجوهرات من النساء عنوة ، وقالوا لأزواجهن : « لقد أنقذت حياتكم ، لأنكم تحت حماية نسائكم ، (٢٠) . وتوجد روايات عن ضحايا السطو في مناطق مزدهرة بالأعمال نسبيا تم التعويض عنها ٠ ففي ١٠٥٣ هـ / ١٦٤٣ م ، أفرغ اللصوص محتويات ثمانية مخازن في السوق بالقرب من منطقة ابن طولون • فشكا الملاك ، وهم من التجار المغاربة ، فعوضهم وثــيس الشرطة بكيسين • وبعد موجة مشابهة من السطو في منطقــة بركة الرطل ، قدم السمكان عريضمة كانت نتيجتها عزل رئيس الشرطة (٢٠١) .

كان هناك نوع آخر من الجريمة يصعب منعه ، اذ ان مرتكبيه هم أنفسهم المسئولون عن الأمن ، أى الجنود · اذ تروى الحوليات عن الكثير من الحالات عن تحرش الجنود بالأطفال والنساء وكذلك ممارستهم السرقة ومن أبشع الجنود ، بصفة خاصة ، من حيث عدم انضباطهم وقسوتهم السراجة Serrajs أى مساندو بكوات الماليك الراكبون ، خاصة أثناء تسلم جركس محمد بك للسلطة في أوائل القرن الثامن عشر ، فلقد ركبوا خيولهم خلال شوارع القاهرة شاهرين سيوفهم وبنادقهم وفعلوا ما حلا

للهم فعله · اذ انه فى احدى الحالات الشهيرة ، فاجأ العديد من السراجة مجموعة من النساء وخادماتهن وهن يتنزهن ويتناولن الطعام بالقرب من بركة الأزبكية وجردوهن من حلبهن وكل متعلقاتهن · بعد ذلك ، منعت السلطات النساء من مغادرة بيوتهن بلا حماية (٢٢) ·

وتروى روايات أخرى عن جنود كانوا يسرقون الملابس من الحمامات العمومية أو يختطفون أغطية رؤوس الرجال في الشوارع ·

كانت الأيام السمابقة على خمروج الجنود في حملة ما لها خطورة خاصة بالنسبة للنسوة والصبية • وعلى سبيل الاحتياط ، كانوا يمنعون من الخروج الى الشوارع حتى ترحل القوات (٢٣) •

وثبة فرمان بتاريخ ٩٨١ هـ / ١٥٧٤ م ، يأمر بأن الجنود الذين يؤذون الأهالى يجب أن يحاكموا حسب الشريعة الاسلامية ، التي تفرض عقوبة الاعدام على جرائم القتل وألا يحميهم أربابهم في الجيش (٢٤) .

من الواضح أن الدعارة كانت منتشرة انتشارا تاما في المدينة ، بالرغم من اتجاه الحكومة واستنكار العلماء • فبالرغم من أن الدعارة غير مشروعة ، ألا أنها تقابل بالتسامح ، ذلك لأن بضعة مسئولين كانوا يحصلون على دخول منتظمة من ورائها • لذا كانت المحاولات التي تجرى لقمعها دائما ما تصحبها اجراءات ضد المشروبات الروحية ، كالنبيذ والبوظة ( نوع من البيرة ) (٢٥) •

ويروى ابن اياس حالة تصرفت فيها السلطات تصرفا حازما ضد الدعارة والشراب ابتغاء مرضاة الله وذلك حين لا يرتفع النيل في موعده وفي رجب عام ٩٢٥ هـ / يوليو ١٥١٧ م، أمر الباشا باغلاق جميع الحانات وغرز الحشيش واغراق عوامة تسمى أنس ( بضم الهمزة وتسكين النون ) في النيل و يلاحظ المؤرخ الحولي بسخرية أنه بمجرد ارتفاع النيل ، عاد كل شيء الى حالته المعتادة ، حيث ان العثمانيين أنفسهم كانوا يبيعون المشروبات الروحية ، وسمع لبنات أنس أن يعملن بمهنة أمهاتهن (٢٦) والمشروبات الروحية ، وسمع لبنات أنس أن يعملن بمهنة أمهاتهن (٢٦)

وينص قانون البلاد (قانوني نامه مصر) أنه في احدى المرات تجاهلت السلطات التعديات ضد الشريعة وذلك بالتساهل مع الشراب والدعارة ، اللذين كانا مصدرا للعوائد والضرائب (مقاطعة ) (٢٧) وبالرغم من هذا الموقف الرسمي القوى ، الا أن الشراب والدعارة لم يتوقف ، رغم أن الباشوات ، من آن لآخر ، تصرفوا بمبادرة منهم ، أو دفعوا للتصرف بواسطة فرمان من اسطنبول ، وفي احدى الحالات ، دفع الباشا ١٢ كيسا لرئيس الشرطة لتعويضه عن خسائره من الأرباح ( الضرائب ) التي تأتيه من الرذيلة وشرب الخمر (٢٨) .

يقدم افليا شلبى أكثر من وصف تفصيلى للدعارة فى القاهرة فى القرن السابع عشر ١٠ ذ كانت النساء – كما هو الحال فى المهن الأخرى – ينتظمن فى هيئة رغم أنها كانت توصم بأنها مهنة لا أخلاقية ١٠ فكانت بعض النساء يسرن فى الشوارع ويمكن مشاهدتهن بالقرب من باب اللوق ١٠ وكانت عاهرات الطبقة الراقية تستقبلن الزبائن فى بيوتهن ١٠ وتعملن من خلال قواديهن (\*) ١٠ وكانت جميع العاهرات مسجلات لدى الشرطة ١٠ يستثنى من هذا من كن تحت حماية الجيش ١٠ (أو الشرطة فالغوارق بينهما كانت غير واضحة فى هذا العصر – المراجع ) أى من كن يدفعن نقودا لضباط عسكريين ، (السوباشى أو الوالى ) (\*\*) ويدفعن الضرائب ١٠ كما يذكر افليا شلبى العاهرين الذكور (الشواذ) الذين كانوا ينشطون بالقرب من باب اللوق (٢٩) (\*\*\*) ٠

#### الأمن وحفظ السلام في القاهرة

كما أشرنا من قبل ، لم يكن للقاهرة وضع الحكم البلدى أو المحلى م لذا كانت هناك وحدات تحت امرة الباشا مسئولة عن الأمن ولم يكن

<sup>(\*)</sup> أى أن لكل عاهرة منهن قرادها الخاص بها ، أو مجموعة القوادين الملحقين بخدمتها •

<sup>(★★)</sup> الوالى هذا هو رئيس شرطة القاهرة ، وليس الباشا ( والى مصر العثمانى ) • (★★★) تتفق كتب الرحالة الذين زارو؛ مصر في القرن السابع عشر على ما أورده المؤلف • راجع على سبيل المثال رحلة جوزيف بتس ( الحاج يوسف ) الهيئة المصرية العامة للكتاب \_ الالف كتاب الثانى •

منساك فرق واضم بين الشرطة والجيش · اذ كانت بعض الفعاليسات العسكرية والكتائب مسئولة عن واجبات الشرطة ، أما المسئولية النهائية فكانت مسئولية الباشا نفسه ·

وفي القرن الأول من الحكم العثماني ، حين كان الباشا الحاكم ما يزال قوياً ، وأحياناً في القرن السمابع عشر أيضاً ، كان الباشوات. يتعاملون شخصيا مع الجريمة في القاهرة • فكثيرا ما تصف الحوليات. سياسة أحد الباشوات ، بأنها حازمة أو ضعيفة كما تصف الكيفية التي کان ینفذ بها سـیاسته · اذ قمع خسرو Khusreu باشا ( ۱۵۳۶ \_ ١٥٣٦) ، الجريمة بشكل شديد الفعالية ، حتى ان أصحاب الحوانيت كان يمكنهم أن يدعوا حوانيتهم مفتوحة ليلا • وقيل عن مسيح باشا ( ١٥٧٥ \_.. ١٥٨٠ ) ، انه أمر بأن تقطع أذرع اللصوص وأقدامهم ، وأن يلقى بها في الشارع • ولقد لقب حسين باشا ( ١٦٣٥ ــ ١٦٣٧ ) ( المجنون ) بسبب. أفعاله القاسية والشاذة • فلقد أشرف شخصياً على انفساذ فرمان يمنع التدخين علنا ٠ اذ كان يتجول في الشوارع متنكرا بحيث لا يتعرف عليه أحد وحكم بالاعدام الفوري على حوالي ٥٠ شخصا ضبطوا وهم يدخنون ٠ ومن ناحية أخرى ، كان مصطفى باشا ( ١٦٤٠ ــ ١٦٤٢ ) ساذجا أطلق سراح المجرمين ١٠ اذ كان واليه ( رئيس شرطته ) فاستحدا فأطلق سراح اللصوص في مقابل دفع الرشاوي • ففي أثناء فترة حكمه ، تم السطو على ٤٨ حانوتاً ، في وقت واحد ، فاشستكي أصبحاب هذه الحوانيت فعزل الوالي (٣٠) • ومع تدهور سلطة الباشوات ، بعد القرن السادس عشر ، تناقص أيضًا دورهم في المحافظة على القانون والنظام ٠

كما كان هناك ضباط برتبة بك مسئولون عن أمن بعض المناطق داخل القاهرة الكبرى ويروى أن البكوات كانوا مسئولين عن الحرس الموجودين في المناطق البعيدة مثل بولاق ومصر القديمة والامام الشافعي وسبيل علام وطبقا لافليا شلبي ، كان على البك نفسه أن يعوض ضحايا السرقة أو السطو (٣١) وكان يسمى الموظف المسئول عن المحافظة على السلام في مناطق معينة باسم صاحب درك ، وهو لفظ يعوف بشكل أفضل من حيث علاقته بطريق الحجيج الى مكة (٣٢) وكانت

العومة المسئولة مسئولية مباشرة ونظامية عن المحافظة على الأمن هي الحامية وكتيبتي المشاة الخاصتين بها ، وهما الانكشارية والعزاب وكانت الانكشارية ، عادة ، عبارة عن دوريات ، والعزاب حراسة ليلية • كما كانت هناك أقسام حراسة ، تسمى قولوق ، تتألف من الجنود • ان الأغا ، أو قائد كتيبة الانكشارية ، الذي كان هو الضابط الحاكم للحامية العثمانية بكاملها في مصر ، هو أعلى سلطة في الشرطة ، وكان يتمتع بسلطات واسعة في انزال أقصى العقوبات • وكان يخضع لرئاسته قائد الشرطة ، (الوالي) (٣٣) أو السوباشي (بانتركية) أو زعيم وان كان ذلك يطلق في مرات أقل • وكان هناك ثلاثة ولاة ، واحد للقاهرة ، وآخر لبولاق ، وثالث لمصر القديمة • وكان الأغا يقوم بالدورية أثناء النهار ، والوالي أثناء الليل (٣٤) • وكان المحتسب يمارس أيضا سلطة الشرطة • الأسواق والحرف ، حتى في قاهرة نهاية عصر الماليك وبداية عصر العثمانيين • فكان بركات بن موسي ، محتسبا شديد النفوذ ، وكانت مياسات شديدة القسوة (٣٥) •

ومع الوقت ، فقله المحتسب قدرا كبيرا من سلطته ، اذ كانت واجباته ، محدودة بصلغة رئيسية ، بوضلع المواذين موضلع التنفيذ ، وكذلك المقاييس والأسعار في أسواق الطعام ، فكان يجول راكبا في المدينة ، يسبقه ضابط يحمل ميزانين كبيرين ، ويتبعه جنود وحدم . كما كان يتزعم الاحتفال بليلة الرؤية عشية رمضان ، وهو ما سبق وصلفه (٣٦) .

لقد زاد الفتح العثماني من سلطة القاضى على حساب سلطة الوالى ( المقصود هنا رئيس الشرطة ) والمحتسب و اذ يحدد القانون أن الوالى لن تصبح له بعد الآن وظيفة قضائية ، اذ ان هذه الوظائف سوف تصبح من اختصاص القاضى دون سواه و وبالمثل ، فان أى شجار في المدينة كان المحتسب يتعامل معه قبل الفتح ، صار الآن تحت حكم القاضى (٣٧) وكانت الحارات عبارة عن جاليات متجانسة وكانت هذه الجاليات تحمى هذه وكانت تحمى هذه

العارات بوابات عند المدخل ، عادة من طريق واحد يفضى الى الحارة . وكانت أبواب الحارة تغلق ليلا . ولم يكن الحارس الليلى يسمع بالدخول سوى لمن يعرفهم ، وثمة مؤشرات الى أنه أثناء الحقبة العثمانية أصبحت الحسارات أكثر حماية بل وتحصينا مما كانت عليه تحت حكم الماليك (٣٨) ، فبعد الاحتلال مباشرة ، أمر السلطان سليم بفتع الدروب في مدخل الحارات وأن تبنى الأسوار لصد الدخلاء ، ولقد فعل ذلك حين خشى من القوات غير المنضبطة ، ويقول ابن اياس ، ان السمكان قاموه بتضييق البوابات الواسعة لكى يسمدوا الطريق أمام مرور الخيالة (٣٩) ويقول ان خسرو باشا قد طور الأمن العام وذلك بتقوية أسوار الحارات وبواباتها .

وفى أزمنة الأزمات ، كانت تصدر الأوامر للسكان باغلاق البرابات، غير أنهم أحيانا ما كانوا يفعلون ذلك من تلقاء أنفسهم ، اذ تكون انطباع جيد لدى مصطفى على (٤٠) عن يقظة خفر الليل المصريين والمسئولين عنهم الذين يبقى بعضهم البعض الآخر يقظا حتى الصباح بالصيحات (المتوالية ) (٤١) .

لقد كان حظر التجول الليلى اجرا المنيا فرض اثنا اوقات الخطر معنى يكون هناك خوف من أن يتسبب الجنود ما أو اللصوص ما في احداث المتاعب اذ أنه قد حدث ، على الأقل ، أن طلب السكان انفسهم أن يفرض حظر للتجول (٤٢) .

### العقوبسة

كثيرا ما أعلن أن من يعصون الأوامر ، مثل تلك المتعلقة بالاجراءات الاقتصادية ( كمعدلات الصرف الجديدة ، أو فتح الحوانيت ) وكذلك الأوامر المتعلقة بالأمن العام ( كالبقاء داخل المنازل أثناء حظر التجول الليلي ) سيدفعون حياتهم ثمنا لهذا العصيان .

ولقد تم اعدام الكثيرين فورا بشكل عاجل بناء على قرار الحاكم ، أو مرؤوسيه أو أحد الأمراء دون الاستماع لهم أمام أحد القضاة • اذ ان

اجراءات الشريعة كثيراً ما كانت تجعل اعدام عولاء أمرا صعبا ، كما أن الشريعة تحد من العقوبات ، بما في ذلك طريقة الاعدام • ذلك أن الكثير من الناس كانوا يعدمون على جنح تافية حسب نزوة أحد الباشوات ، أو أحد الأمراء •

لقد تعددت طرق الاعدام ، مثل التمثيل بالجثة ، والتعذيب ، وغير ذلك من العقوبات القاسية والاذلال التي يصفها مؤرخو القاهرة العثمانية وصفا تفصيليا .

لقد كان الاعدام بالخازوق طريقة شائعة بصفة خاصة ففى بداية تلك الحقبة ، وضع رئيس الشرطة أربعة وعشرين رجلا على الخازوق ، في يوم واحد ، كان معظمهم من اللصوص ومزيفي العملة : وكانت النساء اللاتي يتهمن بالسلوك الشائن أحيانا ما يربطن بذيل حصان ، ويتم جرهن في الشوارع (٤٣) .

وكانت هناك طريقة شنيعة للاعدام ، وهي تقشير جلد المذنب وهو على قيد الحياة ثم مل على جلده بالقش ، ثم يوضع على ظهر حصان ويعرض أمام الديوان (٤٤) • وكانت هذه الطريقة يختص بها قطاع الطرق ( وهم غالبا من زعماء العرب ) • وكانت هناك عقوبة أخرى قاسية وهي الخدمة كمسيرى الدفة في غلايين البحرية العثمانية • وكانت هذه العقوبة يختص بها أولئك المجرمون الذين لا يستحقون الاعدام أو البتر • اذ كان المحكوم عليهم يتم ارسالهم الى الكابودان ( القبطان ) في الاسكندرية أو السويس •

يتضح من العديد من فرمانات القرن السادس عشر أن الفترة التى كان على المتهمين أن يخدموا فيها كجدافين لا يحددها القاضى ، وانما تكون حسب احتياجات البحرية • وكان هذا مناقضا للقوانين أو ارادة السلطان • ولم يكن يحتفظ بالرجال على السفن لغير ذلك من الأسباب • والأسوأ من ذلك ، أن الرجال كانوا أحيانا يتم اختطافهم من شوارع القاهرة ويرسلون للى السفن للعمل ، وكانوا عادة من الفلاحين والبدو الذين حضروا الى المدينة • ويقول أحد الفرمانات بتاريخ ٩٨٩ هم / ١٥٨١ م

ان احد البكوات قد أرسل بخمسين أو ستين رجلا للمسل على الغلايين
 بلا مبرر ، ولذا يأمر الفرمان باجراء تحقيق في هذه الواقعة (٤٥) .

#### السيجون

المعلومات الخاصة عن السجون بالقاهرة العثمانية شحيحة ١ اذ انه في بداية الحقبة ، يتكلم الدياربكري ، عن سجنين ، سجن الديلم وسجن الرحمة ، اللذين كانا تحت قضاء رئيس الشرطة وقاضي عسكر ، كل على حدة · اذ كان السجن الأول مخصصا للعسكريين والبروقراط Ehl-i-öfrt أما السجن الثاني فكان للرعايا العاديين الذين حكمت عليهم محكمة براسيها أحد القضياة • وكان هناك سجن آخر ، العرقانة ، يقع داخل القلعـة . وكان من بين من يحتجزون هناك الموظفون والوكلاء الماليون الذين يقصرون في دفع ما عليهم من دين للخزانة • ويصدق ما قيل عن الرجال الذين كانوا يرسلون الى البحرية على المساجن ١٠ أذ تبن الفرمانات التي كانت ترسل من اسطنبول الى السلطات المصرية أن ادارة العدل كانت قاصرة لا تتسم بالكفاءة ، حتى أثناء عصر الدولة العثمانية الذهبي بالرغم من أنضل نوايا الحكومة المركزية (٤٦) • فمن ناحية كان أصحاب المناصب المصريون يتلفون أوامر باجرا مسلح لأحوال السجون في القاهرة وغرها من المديريات وأن يطلقوا سراح من سجنوا ظلما أو أولئك الذين قضوا مدتهم • ومن ناحية أخرى ، كانت السلطات تتلقى تحذيرات بألا تطلق سراح السجناء دون ضمان ملائم (٤٧) .

### الصبحة العامة

### الطاعبون

كانت أوبئة الطاعون تظهر كل بضع سنوات • وتسميها السلطات الطاعون أو فصل الوباء • بالنسبة لانتشار الوباء في سنة بعينها ، غير أنها لا تقدم سوى النزر اليسير من المعلومات ولا تكاد تقدم أية أوصاف يمكن أن تعين على تحديد طبيعتها •

ومما لا شك فيه ، أنها كانت متنوعة • فمثلا ، أحد الأوبئة التي يقال انها وصلت من الهند عن طريق اليمن ومكة لم يكن قاتلا وأمكن علاجه على ما يقال ، باكل السكر والبرتقال المر (٤٨) • غير أنه يبدو أن المؤرخين الحوليين لم يتسعروا أن النوع المعتاد من الطاعون يحتاج الى توصيف : اذ كان دائما ما يقتل قسما كبيرا من الأهالى • وكان الافتراض السائد أنه نشأ في الأراضي الواقعة الى الجنوب من مصر ، وفي الحبشة ، بصغة خاصية •

وكان الطاعون كثيرا ما يعرف بنعت خاص ، يشير بشكل ما الى طبيعته وظروفه ، مثل الاثيوبي أو الأصفر ، أو الرهيب ، أو مرض النبلاء وبلاطفال و ولقد عرف نوع من الطاعون في حكم مصطفى باشا ( ١٦٢٢ \_ 17٢٢ ) ، يذكره النساس « بالطاعون الهادى » لأن البساشا حظر نواح النسساء المرتفع المعتاد أثنساء مواكب الجنازات كما حظر ارتداء ثيساب الحداد (٤٩) السوداء ، لقد فعل ذلك بغرض احتواء الذعر الذي كان الناس يشعرون به ، وعادة كان الطاعون يدوم ما بين شهرين أو أربعة ، وأحيانا كان يستمر الى مدة سبعة أشهر ، ويقول لين الهاء انسه في الثلاثينيات من القرن التاسع عشر ، حين كان يحل الطاعون بمصر ، فان ذلك يكون عادة في الربيع ، ويشتد هذا المرض في فترة رياح الخماسين ، ذلك يكون عادة في الربيع ، ويشتد هذا المرض في فترة رياح الخماسين ، وهي فترة تستمر حوالي خمسين يوما من أبريل الى مايو ) (٥٠) ، غير أن حوليي مصر العثمانية يشسيرون أيضا الى فترات آخرى ينشب فيها أن حوليي مصر العثمانية يشسيرون أيضا الى فترات آخرى ينشب فيها الطاعون ،

وتروى المصادر العاصرة أرقاما شديدة المبالغة لعدد ضحايا الطاعون ومع ذلك ، فمن الواضح أن بعض أوبئة الطاعون دمرت أهالي القاهرة والبلاد ككل • فلقد قدر أن الطاعون الذي عم البلاد عام ١٧٨٤ ، مثلا ، قد قضى على سدس سكان مصر (٥١) • ويروى لين أن الطاعون الذي حدث عام ١٨٣٥ ، دمر ما لا يقل عن ٢٠٠٠٠ نسمة في القاهرة ، أي ثلث السكان (٥٢) • يتحدث المؤرخون الحوليون عن افراغ أحياء بأكملها بسبب الوباء ، كما يصفون عدد الجنازات الذي لا ينتهى (٥٣) •

وكما يمكن أن يتوقع ، بل كما يبين تاريخ الطاعون في حقبة المماليك ، فلم تتأثر جميع أقسام السكان تأثرا متساويا (٥٤) . ذلك أن أشد المناطق أصلابة هي تلك التي لم يطور أهلها مناعة طبيعية ، مثل المماليك الذين تم استيرادهم ، والجنود العثمانيين في الأيام الأولى من الحكم العثماني ، وكذلك الشباب ، ففي الطاعون الذي نشب عام ١٧٩١ ، فني ١٤ من ٢٤ من السناجق البكوات ، كلهم من المماليك ، وفي السنة التالية ، قضى الوباء على الكثير من الملتزمين (٥٥) .

وفى احدى هبات الوباء ، كان معظم الضحايا ما بين الرابعة عشرة والخامسة والعشرين وظلت الفتيات فى عزلة عن العالم الخارجى • وفى عام آخر ،أكد الناس أن الضحايا كانوا أناسا تعدوا سن الستين ، وفى احدى المرات ، دهم الفيضان ضحايا من بين الأجانب والعبيد بشكل رئيسى (٥٦) •

كان الدعاء هو وسيلة الأهالى المعتادة لمواجهة الطاعون وكان ثمة مكان مفضل بصفة خاصة للدعاء وذلك المكان ، هو مسجد الجيوشي في جبل المقطم وراء القلعة وذلك لأن الناس كانوا يعتقدون أن الدعوات المرفوعة هناك يمكن الاستجابة لها ولم تكن تتخذ اجراءات عملية وفي هذا الصدد ، كانت القاهرة في أيام العثمانيين تشبه ما كانت عليه أثناء حكم المماليك وذلك أن الجهل والحرافات كانت تعوق أي تقدم حقيقي في سبيل الكفاح ضد الأوبئة و فكان هناك اعتقاد قديم يمنع المسلم من أن يغادر منطقة موبوءة بالطاعون ، ولكن حتى بعض رجال الدين فروا مع أسرهم الى صحراء سيناء أثناء اشتداد الوباء في المدينة ، بينما اعتبره معظم الناس ارادة الله الحتمية ويجب تحملها بصورة قدرية (٥٧) و

وفى القرن التاسع عشر فقط ، تم اتباع نظم للحجر الصحى لصد ادخال المرض من البلاد الأخرى ، وكان هذا الاجراء بفضل النفوذ الأوروبي .

وكانت أول مرة \_ وربما المرة الوحيدة \_ التي ، تخذ فيها العثمانيون اجراءات للصحة العامة ضد الوباء في عام ٩٣٠ هـ / ١٩٢٤ م ، حين أمر العثمانيون بأن تقتل جميع الكلاب في القاهرة وأن تعلق جثثها أمام

المحال ، اتباعا لعادة في اسسطنبول · وظن أحد المؤرخين الحوليين أن المقصود من هذا الأمر هو الحافة الطاعون لابعاده · ولم يكن الناس يحبون قتل الكلاب ( رغم أن الاسلام يعتبر الكلاب نجسة ) وكانوا يعتبرون ذلك فالا سيئا · بل انهم توسطوا لدى الحاكم لاعتاق الكلاب (٨٥) ·

كان القانون المصرى ( المقصود الرأى الشرعى فى مصر ) يحظر حرق الأموات ، سواء كان الميت مسلما أو ذميا ، قبل الحصول على اذن من الخزانة • ويبدو أن هذا كان للتأكد من أن الدولة حصلت على نصيبها من التركة (٥٩) • غير أنه ، أثناء طاعون عام ١٦١٨ العنيف ، أعفى الباشا الأسر من هذا الالتزام من قبيل الرحمة بالأهالي (٦٠) • اذ أمر الباشا الخزانة بأن تدفع نفقات الدفن نيابة عن الفقراء أثناء الطاعون (٦١) •

#### النظافة

کان العثمانیون مهتمین بالنظافة و یأمر القانون حاکم مصر بأن پهتم بأن یتم کنس شوارع القاهرة بشکل منتظم وأن ترش بالماء و کان کل شخص یتحمل مسئولیة فی جعل المنطقة الوقعة أمام منزله نظیفة (۲۲) وغالبا ما کان الحکام یصدرون الأوامر للأهالی بأن یزیلوا القمامة من أمام حوانیتهم أو بتنظیف الخلیج ، أی الترعة التی کانت تحمل المیاه أثناء شهور ارتفاع النیل ، کما أمر محمد باشا بأن تنظف الاماکن الدینیة نظافة تامة ؛ ففاز لعمله هذا بوصفه بأنه (أبو النور) ، ویکتب مصطفی علی :

« من اللطيف جدا أنهم احتفظوا بمنطقة أعمالهم نظيفة وأن عربات الرش ترش شوارع القاهرة وتنظفها ليل نهاد وكانت مصروفات جميع هذه الخدمات لكل حانوت هي منقور واحد ، ( عملة صغيرة ، سدس بارة ) في الأسبوع ٠٠٠ » (٦٣) ويجب أن نضيف، عموما ، أن مثل هذا الوصف المواتي ( والانتباه الرسمي ) كان مقصدورا على أقسام المدينة الخاصة بالأعمال بينما كانت الأحياء السكنية ، أي الحارات البعيدة عنها ، بخاصة تتسم بقدر شنيم من القذارة والاهمال ، ولم يلحظ هذه الملاحظات افليا

شلبى فحسب ، فيمكن أن نقول أن نزعته الوطنية التركية جعلته يقادن الكثير من الأشياء في مصر بمثيلاتها في اسطنبول (بما فيها النظافة) ويجدها قاصرة (٦٤) ، وإنما أيضا نجد أن الرحالة الألماني يوهان فيلد Wild الذي زار مصر في بداية القرن السابع عشر. ، يلاحظ الملحوظات نفسها بالضبط (٦٥) ، ويستخدم حسن حجازى ، وهو شاعر محبوب من شعراء القاهرة ، لغة عنيفة في وصفه لحارات أولاد العرب ، وهي أحياء القاهرة التي كان يسكنها الأهالي الفقراء ، ووصفها بأنها قذرة ومتربة وشديدة الضوضاء (٦٥) .

ويشبعر مصطفى على بالاشمئزاز العميق من المياه القذرة في بركة الشافعي حيث يتوضأ العامة (٦٧)

ومرة أخرى ، يقدم لنا افليا شلبى وصفا تفصيليا وتقييما عن وضع الصحة العامة في القاهرة • اذ كان هواء المدينة غير صحى ، كما يقول ، غير أنه كانت هناك بضعة أماكن بالقرب من المدينة تتمتع بالهواء النقى العليل ، مشل العادلية وسسبيل علام والمطرية ، وبركة الحج وجبل المقطم • كما كان الهواء عليلا في المنازل المقامة على ضفاف البرك •

وكانت المدينة شديدة الازدحام ، ولم تكن هناك بين المبانى سوى مساحات ضيقة • كذلك كان الكثير من المنازل تتكون من ثلاثة أو أربعة طوابق • وكان الهواه خانقا ، بوجه خاص ، في الخانات وبلكات (\*) الشقق • اذ كان يعانى سكان هذه الأماكن المتجاورة من الذباب وروائع المجارى التي تزكم الأنوف • ويقول افليا شلبى ان هذه الروائح ضارة بصحة الأطفال ، وان كل شخص يمكنه أن ينتقل من القاهرة الى الريف لعدة أشهر لم يكن يتأخر في فعل ذلك (٦٨) •

وطبقاً لمصطفى على ، لم يكن الطعام فى القاهرة صحيا ، وانما كان عديم الطعم به دهون وعسير الهضم بل وقذرا · فيقول:

ان أهل الريف والحضر يأكلون طعاما ثقيلا عسير الهضم · فهم يستهلكون ، في أيام الصيف الحارة ، أطباقا لا تهضم مثل رؤوس

<sup>(★)</sup> بضم الباء وتشديد الكاف وفتحها ٠

لقد اشتملت على قسم للمرضى العقليين ، وقسم للنساء ، به عاملات من النساء أيضا • ولقد أدهشه أن الأطباء الذكور كانوا يدخلون أماكن النساء في المستشفى دون « خجل » لعلاجهن (٧٣) •

وعند نهاية الحقبة العثمانية ، تحسول هذا المستشفى الى حطام (٧٤) •

لقد كانت مصر مشهورة بانتاج أنواع الترياق ، وهي أدوية مضادة للسموم ، يسمى ترياق فاروق • وكان يصنع عن طريق استخلاص السم من الثعابين • وتخصص أفراد قبيسلة بني خبير العربية الذين كانوا يسكنون في منطقة الجيزة ، في هذه المهنة • وكانوا يرتدون لباسا خاصا للوقاية حين يؤدون عملهم ، الذي يصفه افليا بتوسع اذ كرس فصلا كاملا لهذه الصناعة • « كان بامكان العقار معالجة مختلف الأسقام » ويشهد افليا مثلا أن الدواء أعاد اليه فحولته (٧٥) •

وحتى نهاية القرن الثامن عشر ، كانت طائفة صناع الأدوية المسكرة تعقد حفلا سنويا في المستشفى الذي كان يصنع فيه الشيع الترياق • وكان الترياق يباع في كل أنحاء الشرق الأوسط لتمويل الحفاظ على المؤسسة (٧٦) •

### العمامات العموميــة

لقد تأثر الرحالة الأجانب تأثرا ايجابيا بحمامات القاهرة العمومية • فهم يصفونها بأنها نظيفة ومنظمة ومبهجة ، حتى أن مصطفى على الذي اعتاد على الانتقاد يكتب قائلا:

« ثمة نقطة أخرى هى جمال حماماتهم ( العمومية ) • فبمعظمها أحواض للاستحمام » • كما أن ما بها من رخام لا يفسد كما هو الحال فى حمامات البلاد الأخرى • ذلك أنهم يهتمون دائما بجمله براقا كالمرآة الصافية (٧٧) • ويقدم افليا شلبى بعض التفاصيل • ففى زمانه كان هناك ٥٥ حماما عموميا (٧٨) ، بالاضافة الى ذلك ، كانت هناك حمامات خاصة فى منازل الاثرياء مشل الأمراء ، والخصيان السود ، والعلماء

الأغنياء والتجار · وكان في كل حمام عمومي ، فسقية وحوض ونافورة للزينة (سلسبيل) · كذلك يلاحظ شلبي أن الحمامات المصرية لا يوجد تحتها فتحات (سيهينمليك) مثل الحمامات التركية (٧٩) ·

#### النقسل

كانت القاهرة تتمتع بشبكة واسعة من الطرق ، بعضها عامة رئيسية ( مثل القصبة من باب الفتوح الى باب زويلة ـ وبين القصرين أو بين الصورين ) ، وكذلك الكثير من الطرق الصغيرة والأزقة المؤدية الى الطرق الأكثر اتساعا (٨٠) .

وكان في امكان أهل القاهرة ، اما أن يسيروا أو يركبوا الخيل والبغال والجحوش والحمير · وكانت هذه هي وسائل النقل الوحيدة · ولم تكن ركوبة الشخص مسالة تتعلق بالملاءمة أو الراحة ، والوضع الاقتصادي فحسب ، وانما كانت أيضا تعبيرا عن المكانة الاجتماعية · اذ لم يكن من المسموح سوى للعسكريين بركوب الخيل · ولقد حظر الاسلام ، منذ أيامه الأولى ، على الأقليات غير المسلمة أن تفعل ذلك (\*) · وثمة محاذير كانت أكثر صرامة بحيث كانت تحظر على النميين استخدام البغال الغالية والحمير الصغيرة النشطة السريعة أو حتى الحمير التي يزيد ثمنها على ١٠ دراهم · بل ان فقهاء معينين لم يسمحوا للذميين بركوب أي حيوانات على الاطلاق داخل احدى المدن (١٨) ·

وفى حوالى عام ١٧٣٥ ، ذكر أحد الفرمانات العثمانية أهل البلاد. من المصريين بأنه محظور عليهم ركوب البغال وأن يضعوا سرجا على الحيل، غير أنه كثيرا ما ركب العلماء والأثرياء ، بالاضافة الى صغار ضسباط الجيش ، البغال (٨٢) (\*\*) .

<sup>(★)</sup> لا علاقة للاسلام بمئل هذه المنوعات فليست هناك احاديث نبوية أو آيات قرائية تمنع الذمى أو حتى غير الذمى من ركوب دابة بعينها أو لبس ثياب بعينها ، فالمسألة أن ذات أبعاد آمنية أو اجتماعية ولا علاقة لها بالدين \_ ( المراجع ) •

<sup>(★★)</sup> هذا يؤكد ما ذكرناه في تعليق سابق من أن قيود اللباس والمركوب مسالة اجتماعية والمنية ولا علاقة لها بالدين \_ ( المراجع ) •

كان الحمار هو الركوبة الشائعة في مصر · اذ كان الجميع يركبونها فيما عدا القلة المتميزة التي كانت تمتلك خيولا أو بغالا ·

وكان افليا شلبى دائما ما يقارن بين القاهرة واستطنبول • وهو يقول ان الحمير فى القاهرة أشبه بالقوارب فى اسطنبول ، أى أنها وسيلة الانتقال الشعبية ، فهى تعدو بسرعة ، على حسد قوله • ويقول أحد الأوروبيين زار القاهرة عام ١٥٨١ ، وهو جان باليرم Jean palerme (٨٣) ان الحمير هناك أدت نفس الوظيفة التى أدتها جندولات البندقية (٨٤) •

وكان للمدينة جهاز مفصل وجيد التنظيم لاستئجار الحمير والجمال لنقل التجارة في القاهرة وما يجاورها ، بما في ذلك من محطات وأسعار ثابتة (٨٥) • فحسب كتاب وصف مصر ، كان بالقاهرة ٣٠٠٠ من سائقي الحمير ( المكاريين ) (٨٦) •

واعتبر العثمانيون ، في زمن فتحهم ، أنه من غير الأخلاقي أن تركب النسوة حميرهن أو أن يستأجرن حميرا أخرى • اذ أعلن أحد المراسيم أن النسوة المتقدمات في السن فقط يمكنهن أن يركبن الدواب في السوق •

ويروى ابن اياس أن سائقى الحمير باعوا ، عندئذ ، حيواناتهم واشتروا بدلا منها خيلا مسرجة ، كانت النساء يركبنها وهن يجلسن على سجاد بينما يمسك المكاريون بالألجم حسب ما جرت عليه العادة في اسطنبول .

وبعض النساء كن يركبن البغال بدلا من الحمير (٨٧) • ولم يسر مفعول هذا المرسوم لفترة طويلة • اذ انه في نهاية القرن السادس عشر يروى مصطفى على ، الكاتب التركى ، عما أحس به من صدمة : « ان نساءهم ، جميع نسائهم ، يركبن الحمير • حتى زوجات المرموقين يركبن الحمير الى متنزه بولاق • • • » ويشكل هذا السلوك غير اللائق عيبا خطيرا بالنسبة لمدينة القاهرة ، لأنهم في البلاد الأخرى كانوا يضعون العاهرات على ظهور الحمير كنوع من العقاب • أما في القاهرة ، فان النساء يركبن

الحمير بمحض ارادتهن ، ويعرضن انفسهن للجمهور ، لذلك يبدو أنه من الملائم أنهن يجب وضعهن على ظهر الجمال على سبيل العقوبة (٨٨) .

ويعبر افليا وغيره من المراقبين عن دهشتهم من أنه حتى الناس المخترمون في القاهرة كانوا يركبون الحمير ولم يعتبروا ذلك شيئا مشيئا (٨٩) • وفي عام ١٥٤٧ ، يتحدث الرحالة الفرنسي ، بيلون Belon بنفس النبرة : « غير أنه لم يكن من المشين بالنسبة للأصالي أو الأجانب أن يتنقلوا فوق ظهور الحمير ! » (٩٠) ويقول مصطفى على ان العلما المصريين يرضون لأنفسهم بركوب حمار ، دون أن يشعروا بأى خجل • فهم يركبون حميرهم الصغيرة ، وأحيانا ما ينحشر ثلاثة منهم معا فوق حيوان واحد ، فيشكلون عبئا ثقيلا بالنسبة للآتان الضعيف (٩١) •

#### الاحسان

كان اعطاء الصدقمة للجياع والفقراء عملا مثاليما محبب غالبها ما يمارسه أثرياء القاهرة وأصحاب النفوذ فيها • أما وفاء لركن اسلامي أو خوفاً من أعمال الشغب الناتجة عن قلة الطعام ، اذا ما أصبح بؤس الْفَقْرُاءُ شَيِئًا لا يمكن احتماله ، أو كلا الأمرين معا ، بالطبع \* ذلك أن أعمال شغب بسبب قلة الطعام ظهرت من آن لآخر ، في القاهرة • وكان معضها خطير الشيان حيث كانت الدهماء تلقى الحجارة على الجنود والأمرا (٩٢)٠ فكما بين ريمون Raymond بالتفصيل ، كانت الفجوة بين الفقراء والأغنياء فيُ القاهرة فجوة واسمعة (٩٣) • لذا اعتبرت الطبقة الحاكمة أنه من الضروري ، أن توجد مجموعة من المؤسسات من شأنها تخفيف أشد حالات المهاناة ، على الأقل ، في أوقات الأزمات الاقتصادية ' ففي أثناء المجاعات كان الباشا يحمل على عاتقه اطعام عدد معين من الفقراء ويحض الأمراء على أن يحذوا حذوه ٠ (كان لمثل هذا السلوك سوابق تاريخية في السلطنة المملوكية ) • (٩٤) • أذ أنه أثناء أحدى المجاعات عام ١١٠٧ هـ / ١٦٩٥ م ، أطعم اسماعيل باشا ١٠٠٠ رجل فقير ، وأطعم كل أمير ما بين ١٠٠ و ٢٠٠ شخص من الأيتام • كما أعطى كل صبى هبــة قطعــة ذهبية ومجموعة من الملابس • وكما سبق أن ذكرنا ، كان الباشا يأمر بأن تدفع الخزانة مصروفات دفن الفقراء أثناء نشوب الطاعون •

وكان بعض الكبراء ينتهزون بانتظام ، مناسببات مختلفة كى يمنحوا الطعام لفقراء القاهرة ، كما يشهد على ذلك مصطفى على والجبرتى وغيرهما (٩٥) · وتعد العلاقة التى انشاها الأمير ابراهيم أبو شنب (١٣٠٠ هـ / ١٧١٧ أو ١٧١٨ م) مع الشحاذين ذات أهمية خاصة · اذ كان يعرفهم جميعا بشكل شخصى وكان يتذكر مقدار الصدقة الذى كان يعطيه لكل منهم \* وفي أحدى المرأت ، بعد أن عاد الى القاهرة ، بعد غياب طويل ، حضر شيخ الشحاذين ورجاله للترحيب به · وقدموا له حصانا أصيلا وملتزماته الغالية · وفي مقابل ذلك ، منح ابراهيم بك جميع الشحاذين هبات من النقود وإلملابس وعقد وليمة خاصة لهم (٩٦) ·

وكان المذهب السنى والمعتقدات الدينيسة المصرية ، تتيح الفسرص لتقديم الاحسان والخير ، اذ كان أعضاء الطبقة الحاكمة والأثرياء الذين كانوا يرغبون في فعل الخير ينشئون مؤسسات للوقف تمول مدارس للايتام ، وتصونها وكذلك تقدم الطعام للمحتاجين أثناء الموالد وغير ذلك من المناسبات الدينية ، كما كانت زوايا من أمثال زاوية عبد الوهاب الشعراني تقدم الطعام والمأوى للكثير من المتصوفة والفقسراء (٩٧) ، لقد كانت أشهر المؤسسات الخيرية هي مطابخ الحساء العمومية أو دور الفقارات أو (أماريت بالتركية ) التي كانت تقدم الطعام مجانا للفقراء ، وبما أن هذه المؤسسات تمولها الأوقاف وكانت في معظمها مرتبطة بمساجد ، فانها كانت أقل كرما من مثيلاتها في اسطنبول ، على حد قول بمساجد ، فانها كانت أقل كرما من مثيلاتها في اسطنبول ، على الطعام مرتين يوميا ، وكانت معظم دور الفقراء توزع الطعام في أيام الجمعة ، وفي العطلات الخاصة ،

وكانت أكبر الدور ( العمارات ) في مسجد السلطان قلاوون ، تقدم الحساء يوميا والأرز واللحم أيضا في أيام الجمعة ليلا (٩٨) .

#### الاحتفالات العامة

### شعب محب للمرح

كان أهل القاهرة شغوفين بكل أنواع المراسم العامة والاحتفالات والاستعراضات أذ كانوا يعبون أن يسترخوا ويسلوا أنفسهم ، ويخرجوا للنزهات ، والأكل في الأماكن الخلوية وهذا الميل لم يغب عن ملاحظة الرحالة الأجانب ذوى الميول الأكثر خشونة من مقاطعات الدولة العثمانية الأخرى ، أو الرحالة من شحمال أفريقية و فبعد الفتح العثماني ، افتقد أهل القاهرة الاحتفالات الرائعة والعروض التي كانوا قد تعودوا عليها في ظل حكم المماليك ومع مرور الوقت ، على أية حال ، تمكنوا من امتاع أنفسهم وأن يحتفلوا ، مرة أخرى ، حين تبنى السادة الجدد هذا الملمح من حكم المماليك و فكتب مصطفى على عام ١٥٩٩ :

هناك احتفالات غريبة في كل أسبوع ، حسب عادات أهل القاهرة · فهم يقولون عن حياتهم الاجتماعية انها تقدم الفراغ والسعادة · أى أنهم لم يكونوا قانعين بالوليمتين الشريفتين كما لم يقنعوا بالتجمعات الرائعة المرتبطة برحيل الحجاج ووصولهم · فعلى العكس من البلاد الأخرى ، في القياهرة ، لا يكاد شهر يمر دون احتفال ما ، ودون أن يتقياطروا جماعات قائلين اليوم هو يوم النزهة الى هذا المكان أو داك ، أو اليوم هو الذي يمر فيه هذا الموكب أو ذاك · لذا ، فان معظم وقتهم يمسر في فراغ (٩٩) ·

كذلك يتحدث مصطفى على عن تكرار التجمعات الاجتماعية المصرية الى جانب العيدين الدينيين ، اللذين كانوا يحتفلون بهما بقدر كبير من الحبور ، اذ كان حاكم البلاد يظهر على صهوة جواد ، فى اليوم الثانى من كل عيد ، ويوزع الخلع على الجنود ، الذين كانوا يستعرضون مهاراتهم فى الألعاب الحربيسة (١٠٠) ، ومما يؤكد وصف مصطفى على اقوال جون فيلد Wild الذى زار القاهرة عام ١٦٠٦ ـ ١٦١٠ ، أذ يقول ان أهل القاهرة لديهم نوع من الاحتفال فى كل يوم تقريبا ، وخاصة فى بولاق أو على ضفاف النهر (١٠١) ،

وفى المناسبات التى يتم الاحتفال بها طبقا للتقويم الاسلامى ، مثل رحيل الحجيج الى مكة فى كل عام ، فى الأسسبوع الأخير من شسسوال ، أو الكسوة ، وهى الغطاء الأسود المزركش بالحرير ، أو المحمل اللذين كانا يعرضان فى مواكب بهيجة قبل رحيال الحج ، ثم تحملان الى مكة . كانت عودة الحجاج فى نهاية شهر صفر ، بالمثل تجتذب الجماهير (١٠٢) .

وثمة عيد اسلامي آخر هو ليلة الرؤية ، أي ليلة مراقبة الهلال · وكان أكبر العروض تأثيرا في تلك الليلة موكب جميع الطوائف ، وهو حدث أتاح لافليا شلبي فرصة ليطالع جميع فنون القراه المنظمة وحرفها بالتفصيل · وكان لهذا الموكب ما يشابهه في اسطنبول · وكان ، في القاهرة ، يبدأ بالمحتسب ورجاله ، تتبعهم مختلف الطوائف تحمل كل منها راياتها ، ورموزها وممتلكاتها بين غزف الموسيقا والمشاجرات الهزلية وغير ذلك من حيل لتسلية المتفرجين ·

يقول افليا ان هذه الليلة كانت تعرف لدى الأهالى « بليلة النساء » ، بما أنه كان يستحيل منعهن من مغادرة بيوتهن لمشاهدة الموكب • ومن الواضح أن السماح لهن بفعل ذلك كان يؤدى الى عقد الزيجات (١٠٣) •

وطبقا لملحوظة في حولية أحمد شلبي ، فلقد انقطع موكب الطوائف لمئة تقرب من ٤٠ عاما ، من ١١٠٥ هـ / ١٦٩٤ م الى ١١٤٧ هـ / ١٧٣٥ م ، وذلك حين أمر المحتسب مشايخ الطوائف بأن يحيوا التقليد القديم المتمثل في اسهامهم في نفقات الطعام والشراب وفرق الموسيقا ، والشموع والمصابيح وأجور العاملين ، غير أن تجار أسواق الغورية والجمالية الذين كان لهم نفوذ كبير وصلابة في الرأى رفضوا المشاركة والدفع ، مدعين أن الموكب غير أخلاقي (١٠٤) ، ولقد وصفنا الموالد التي كانت تنعقد حسب التقويم الاسلامي ( مع وجود استثناءات عديدة هامة ) ، نفصل السادس (١٠٥) ،

وأبرز الأعياد التى كان يحتفل بها حسب التقويم القبطى مرتبطة بايقاع النيل السنوى ، وفاء النيل ، حين يصل النهر الى أعلى مستوى

له · كان يحتفل بهذا الحدث أسبوعا بأكمله ، عادة بين الأول والحادى عشر من شهر مسرى القبطى ( ٦ - ١٦ من أغسطس ) ·

وكانت ذروة المراسم تتمثل فى فتح ترعة القاهرة ، حين ينفتح السد الذى كان يغلق الترعة بواسطة أمير رفيع الرتبة مع الخاصة الحاكمة والجماهير الغفيرة وهى تتفرج • وكان ذلك يتم مع ارتفاع المياه • وكان جميع أهل القاهرة يقضون الليل على ضفتى النهر •

وكان الكثير من القوارب المزركشية بها أناس يعزفون على الآلات الموسيقية مستعدة لدخول الترعة بمجرد فتح السد .

وكانت جميع الأعمال تتوقف في المدينة، التي كانت تزخر بالتسلية من أنواع عديدة • اذ كانت تنطاق الألعساب النسارية ، وتطلق المدافع (١٠٦) •

وكانت هناك عطلة أقل أهمية تسبق هذه العطلة الرئيسية ، تسمى ليلة النقطة ، في حوالى الحادى عشر من بؤونة ( السابع من يونيو ) ، وكانت هذه تشير الى بداية ارتفاع النيل ، كما كان هناك اعتقاد بأنه في مثل هذه الليلة تسقط نقطة معجزة في النهر فتتسبب في ارتفاعه (١٠٧) ،

ومن حين لآخر ، كانت السلطات ، أيضا ، تأمر أهل القاهرة بمراعاة العطلات المرتبطة بالأسرة الحاكمة أو المتعلقة بالانتصارات العسكرية ، فكان لابد من الاحتفال بميلاد وريث السلطان وذلك بتزيين الحوانيت واضاءتها ليلا ، وكانت مثل هذه الاحتفالات تفرض عبئا غير مرغوب فيه على السكان بسبب توقف جميع الأعمال والتعاملات في هذه الأيام ، فغي بضع حالات ، سحبت الحكومة العثمانية ( المركزية ) الطلب الخاص بتزيين المدينة واستعاضت عنه بدعوات الأهال للسلطان من قبيل النظر الى ما يواجه الناس من صعوبات ، وفي احدى المناسبات ، قصر أحد الفرانات الرسمية مدة الاحتفالات (١٠٨) ، وربما يبدو أن الناس لم

يكونوا متحمسين بالنسبة لمناسبات الدولة هذه ، لأنها لم تكن تشكل جزءًا من التقاليد الشعبية كما لم تشتمل على ترفيه أو عروض ·

### الترفيسه والتسلية

عادة ما كانت شوارع القاهرة زاخرة بالمسلمين من كل نوع: مثل الراقصات، والرواة والمشعوذين واللاعبين بالثعابين (الحواة أو الرفاعية) ولاعبى العرائس في ألعاب الظل وغير ذلك · وكان عددهم يتزايد في العطلات والاحتفالات •

وكانت المقاهى أماكن محببة للالتقاء والاسترخاء · لقد أدخلت الى مصر فى أوائل القرن السادس عشر · ولاقت بعض المعارضة من جانب الأصوليين الدينيين الذين اعتبروا شرب القهوة بدعة تستحق اللوم ، ومع مرور الوقت أصبح شرب القهوة شيئا شائعا للغاية (١٠٩) · اذ يكتب مصطفى على : « ومن الملحوظ أيضا تكاثر المقاهى فى القاهرة ، وتركز المقاهى فى كل خطوة ، وفى أماكن من الملائم للناس أن يتجمعوا فيها · اذ يذهب الى هناك المصلون الذين يستيقظون فى الصباح الباكر وكذلك الأتقياء · ذلك أن احتساء فنجان من القهوة يضيف حياة الى حياتهم »(١١٠) · ويلاحظ الكاتب على كل حال ، أن المقاهى هى أيضا ملتقى المنحلين ومدمنى ويلاحظ الكاتب على كل حال ، أن المقاهى هى أيضا ملتقى المنحلين ومدمنى والأفيون ، وهذا مما يؤسف له ·

مع مقدم القرن الثامن عشر ، صار شرب القهوة مقبولا حتى عند أكثر الناس تحفظا وهم المغاربة ، كما تؤكد هذا روايات أسفارهم ، ففى نهاية القرن الثامن عشر ، اعتبر أحد الرحالة المغاربة شرب القهوة عادة مصرية طبق الأصل وافق عليها ، على العكس من التدخين الذي اعتبره غير صحى ، بل وحراما ، فلقد وجد شرب القهوة شيئا مقتصدا جدا ، لما فيها من ميزة كبيرة وهي تقليل نفقات الضيافة ، اذلا يمكن تقديمها حتى الى أحد الباشوات وبالتأكيد يمكن تقديمها للمسئولين الأقل رتبة ، فتحرر المضيفين من المزيد من الالتزامات ، كتلك التي كانت لديهم حين يقدمون الطعام بدونها ، فاذا فعلوا ذلك ، فسيعتبرون كانهم لم يكرموا ضيوفهم مطلقاً (١١١) ،

ويكتب افليا شلبي قائمة بالأماكن التي كان يذهب اليها المصريون للترفية للهرب من حرارة المدينة وما بها من تلوث • فالتمشية على ضفتى النيل أو الخليج والابحار بالقوارب حين يكون النيل مرتفعاً ، من الوسائل المفضلة لقضاء وقت الفراغ عند ساكنى المدينة • كما كانت المتنزهات والأماكن الخسلوية لتنساول الطعمام وأماكن التنزه كثبرة في القماهرة وما جاورها • كما تشتمل قائمة افليا على البرك الكبيرة ( بخاصة الأزبكية )، وقرية البساتين على بعد ساعتين مشيا من المدينة ، وجزيرة الروضة ، وكذلك الأهرام بالجيزة • كما كان بالقصر العيني حديقة بديعة • وهذا المكان هو موقع على ضفة النيل ، ومركز بقطاشي شهر . كما كانت تعرف المطرية بمياهها العذبة بينما كانت معظم الآبار تميل الى اللون الأسود ٠ وتقع المطرية على بعد سماعتين سيرا نحو شممال القاهرة • كذلك كانت أشجار الجميز حول المدينة تجذب محبى النزهات الخلوية • وكانت عناك بضعة أماكن مخصصة لاستخدام الطبقة الحاكمة وحدها • اذ احتفظ بالقرب من مسجد السلطان حسن مثلا بمنطقة لأرستقراطية القاهرة حيث بمكنهم الاسترخاء واطلاق السهام • ويلقون بالجريد وهو نوع من لعب الرماح المثلمة مثلماً يرى في العاب الخيل (١١٢) .

### التقسيم الطبقي الاجتماعي والاقتصادي لسكان القاهرة

ان الهوة التقليدية الاسلامية التي تفصل بين الخاصة والعامة (\*) أو الخط العثماني الذي يفصل بين العسكر والموظفين والرعية ، يجب أن يتم تصحيحه بما تقدمه المصادر من أدلة وكذلك ما أدركه المراقبون المعاصرون و ففي قاع السلم الاجتماعي في القاهرة يوجد العبيد السرد الذين كانوا يعملون خدما للمنازل وخادمات وكان الكثير من الجواري السود يحتفظ بهن كمحظيات ولا توجد تقديرات لعدد العبيد السود

<sup>(★)</sup> كل ما يحدثنا عنه المؤلف وغيره من سلبيات هي في الواقع تراث مملوكي تداخل مع الفكر الاسلامي فتداخل النسيجان واختلط الامر ، لكن حقيقة الامر أن الاسلام عندما ظهر سوى بين الملك والسوقة ، وجعل التفاضل بالتقوى ، لكن القبيلة سرعان ما غلبت لفترة ثم اجتاح العالم الاسلامي تراث العبيد البيض – انظر مقدمة المراجع •

في القاهرة فنادرا ما تذكرهم المصادر كأفراد ، ولا يذكرون قط كجماعة أو طبقة (١/١٣) •

البروليتاريا: عادة ما يطلق على هذه الطبقة العامة أو السوقة أو أهل المحرف السافلة (أى المستغلين بمهن حقيرة) وكان هؤلاء أفقر طبقة في مجتمع المدينة وفي نهاية القرن الثامن عشر ، قدر كتاب وصف مصر عددهم بستين ألفا ، هو العدد الكلي للبروليتاريا ، الذين كان يتراوح دخلهم اليومي بين ٥ و٣٠ بارة ٠ وكان هناك العمال الذين ليس لهم دخل ثابت كالسلقائين ، والمكاريين والباعة الجائلين والكناسين والحمالين والشحاذين وما الى ذلك ٠ وبما أن هؤلاء يعيشون تحت خط ، لفقر ، فلقد كانوا يتأثرون تأثرا مباشرا بالإزمات الاقتصادية ، كما كانوا عرضة للعنف حيث تصبح ظروف حياتهم لا تطاق (١١٤) .

ويروى المؤرخون الحواليون اضطرابات شعبية أثناء المجاعات وحالات الندرة الشديدة في أعوام ١٧١٤ ، ١٧١٥ ، ١٧٢٢ ، ١٧٣٣ ، ١٧٣١ ، ١٧٣٣ ٠

لقد كانت الفترة من ١٧٣٦ الى ١٧٧٠ فترة تميزت بالرخاء النسبى، ولكن حين عانى الناس من استيلاء البكوات على المال بالقوة ، فى الربع الأخير من القرن الثامن عشر ، سهاد التوتسر بين البروليتساريا مرة أخرى (١١٥) .

وكان الحرفيون والتجار \_ حوالي ١٥٠٠٠٠ في نهاية القرن الثامن عشر \_ هم العمود الفقرى للعنصر المنتج اقتصاديا في القاهرة و ها كانوا منتظمين في طوائف فان المؤرخين الحوليين يطلقون عليهم أهل الحرف أو « التسببون » ، أهل المهن وتجار القطاعي و لقد كان هناك تمايز اقتصادي كبير داخل هذه الطبقة و اذ كان التجار أكثر يسرا عموما من الحرفيين و بل ان بعض التجار كانوا يملكون ملتزميات ريفية و

وكان الحرفيون والتجار عادة يعملون في أحياء الأعمال وأسواق القاهرة الكبيرة ، مثل الغورية والحمزاوي وخان الخليلي والجمالية .

وعادة ما كانوا يسكنون بالقرب من حوانيتهم · اذ كان الأكثر ترف ي يحيون في منازل يملكونها ، أما الآخرون فيسكنون في مجمعات من المساكن المستأجرة ، تسمى الربع (١١٦) ·

وكانت البرجواذية التجارية (١١٧) تقدر بحوالى ٥٠٠٠ أو ٦٠٠٠ فى نهاية الحقبة ، وكانت الخاصة من بينهم تتكون من ٦٠٠ ـ ٧٠٠ تاجر • كانوا يشتغلون بتوريد واستيراد الأقمشة ، والتوابل ، والعبيد ، والأهم من ذلك ، اشتغالهم فى تجارة البن وكان عدد كبير من هذه المجموعة من الأجانب (\*) : كالمغاربة والأتراك والشوام •

ويمكن اعتبار هؤلاء التجار الأثرياء طبقة اجتماعية بالمعنى الحديث للكلمة • اذ كانت ثرواتهم تصل أحيانا الى ما يبلغ ١٥ بارة • وكانوا يمثلون ترابطا داخليا ملحوظا ووعيا طبقيا ويتزاوجون من داخل الطبقة الى حد كبير •

وكان التجار يتمتعون باستقلال حسب ما تسمع به ظروف ذلك الزمن ، فلم يخضعوا لاشراف المحتسب فكان رئيسهم المنتخب ، الشهبندر دائما ثريا ذا نفوذ وكان لهم أسسنوب في الحياة يتسم بالبذخ ويسكنون في منازل رائعة في أرقى أحياء المدينة وابتداء من نهاية القرن الثامن عشر ، مال التجار الى الانتقال من القاهرة الغاصة بالأعمال، نحو الغرب الى الأماكن الطليقة الفسيحة على الخليج حول بركة الأزبكية ، التي كانت آخذة في أن تصبح المنطقة الراقيسة بلا منازع وكما كانت مفضلة لدى البكوات وأغنياء العلماء واذ امتلك الكثير من التجار الأثرياء مماليك بالرغم من الحظر الذي كثر تكراره بعدم امتلاك المدنيين لعبيد من البيض و

<sup>(</sup> $\star$ ) أي من غير الماليك ، فحين يقال المحريون في الفترة منذ قيام دولة الجراكسة حتى الحملة الفرنسية ، فالقصود هم مماليك القاهرة خاصة ، اما أهل البلاد فيطلق عليهم اسم ( الفلاحون ) — ( المراجع ) •

- كان من المعتاد بالنسبة للتاجر الغنى أن يحصل على التزامات .
- وتبرع الكثير منهم بأراض للصدقات وبنوا المساجد وصفات للمتصوفة 🕝

وكانت هناك في الغالب وشائع أسرية بين كبار التجار والمسايخ الموسرين ، والعلماء والمتصوفة • واشتغل بعض العلماء بالتجارة ، واستثمر المسايخ أموالا في الورش والحمامات وغير ذلك من الأعمال ، فاستشارهم الحكام في الأمور الاقتصادية •

وتعد أسرة الجبرتى ( المؤرخ ) مشالا جيدا على أسرة من العلماء الناجحين اقتصاديا \* اذ أقامت صلات وثيقة مع طبقات القاهرة العسكرية والتجارية • ونحو نهاية القرن الشامن عشر تدهورت طروف التجار الأثرياء بسبب الأزمة التي ألمت بالاقتصاد المصرى • اذ اعتصر بكوات المماليك الأهالي وفرضوا قروضا اجبارية على هؤلاء التجار • وعموما ، فان بعض الصعوبات كانت ناتجة عن تطورات حدثت في التجارة الدولية •

اذ صار الاقتصاد المصرى استعماريا تقريبا (\*) ، يصدر المواد الخام ، ويستورد المنتجات المصنعة ، مثل الأقمشة الانجليزية والفرنسية ، وكانت أسوأ صفعة للتجار هي المنافسة من البن الذي أنتجه الفرنسيون في الأنتيل Antilles ، اذ انه بسبب جودته الأقل من البن المصرى وهو \_ أي البن المصرى أربع مادة في التجارة التي تعبر مصر \_ فكان ثمن بن الأنتيل أقل منه بخمسة وعشرين في المائة ، فغزا هذا البن الفرنسي أخيرا الأسواق المصرية التقليدية المتنوعة في سالونيكا والمغرب ، بل وأدخل في مصر نفسها ،

لقد كانت هذه التغييرات مواتية أيضا لمصالح التجار الأوربيين في مصر ، وكذلك اليهود والمسيحيين المحليين ، الذين كانوا يعملون معهم على حساب التجار المصريين المسلمين والطبقة الحاكمة ، المكونة من العسكرين \_ والباشا وحاشيته وضباط الكتائب السبع وبكوات الماليك

almost Colonial (خ) ، والمعنى غير واضع تماما بالنسبة لى ـ ( المراجع ) ٠

وكمانت قوة الجيش ١٠٠٠٠ رجل · ومن الطبيعي وجود فروق اقتصادية واجتماعية ضخمة بين الأمراء الأغنياء والجنود البسطاء ·

وكانت الخاصة الحاكمة تتحدث بالتركية ومعظمهم ، وان لم يكن جميعهم لم يولدوا في مصر • ان ثروة الطبقة المتجمعة من المرتبات ، وهي متواضعة في حالة الأفراد غير أنها مرتفعة جدا بالنسبة للأمراء ، وذلك من خلال الاستغلال المنظم لعوائد مصر بفرض الضرائب في المدن والريف وكذلك الأنواع المختلفة من الاتاوات ومشاركة الحرفيين والتجار بالاكراه •

وبعض أكثر الأمراء ثراء عاشوا أسلوب حياة فخما ، اذ عاشوا في منازل ضخمة رائعة وكانت لديهم حاشيات كبيرة · كذلك تطلب نظام الرعاية للأفراد والتنظيم السياسي المملوكي من الأمراء أن ينفقوا مبالغ طائلة على منازلهم وأهل بيوتهم · فتلك البيوت كانت تقوم بدور المقار للفرق ·

انتقل الماليك ، شانهم شأن كبار التجار ، من مناطقهم الأصلية أثناء القرنين السابع عشر والثامن عشر ، فقد كانوا يغادرون السكن بجوار القلعة ، وربما كان ذلك بسبب انهيار سلطة الباشا ، وانما بالتأكيد لأن هذه المنطقة كانت دائما مسرحا لقتال عنيف بين الوجاقات العسكرية المتحاربة ، وكان مسجد السلطان حسن القريب وغيره من الآثار أهدافا استراتيجية في تلك المعسارك ، فانتقل الكثير من الأمراء الى الأجزاء الشمالية الغربية من المدينة أولا الى جوار بركة الفيل ، خاصة الى منطقة قوسون على الشاطىء الشرقي لهذه البركة ، وأثناء الفترة من ١٦٥٠ والى قوسون على الشاطىء الشمني من الخليج هي المكان المفضل للسكن ، بالنسبة للخاصة من العسكريين ،

وفى النصف الثانى من القرن الثامن عشر ، فضل الأمراء الأماكن المحيطة ببركة الأزبكية ·

وكان لكل أمير منزلان ؛ واحد واسع يسكنونه مع أسرهم ، وآخر صغير يخفون كنوزهم فيه ويلجأون اليه في الأوقات العصيبة ، أما المسئولون أصحاب الرتب الأقل مثل الكشاف وقواد الكتائب ، فكانوا

يسكنون في القاهرة ، بصفة أساسية في أحياثها الجنوبية وكان الكشاف أدنى من البكوات بدرجة واحدة في البناء الهرمي العسكري (١١٨) .

#### الحسرف

يعد ظهور شبكة متنامية من حوالي ٢٤٠ طائفة أحد التطورات المثيرة في تاريخ القياهرة الاجتماعي والاقتصادي ويشير الى حيوية تجارتها وصناعتها الصغيرة (١١٩) • لأن الطائفة كانت تسمى سينيف Sinif ( جمع اسناف Esnaf ) حسب المصادر التركية وطائفة ( مفرد طوائف باللغة العربية ) والاصطلاح الأخير عام ويشير الى أية جماعة ، مثل الطريقة الصوفية أو الجماعة الدينية •

ويوجد أكثر الأوصاف تفصيلا للطائفة في مقالة باللغة العربية كتبها كاتب مصرى مجهول في أواخر القرن السادس عشر أو أوائل القرن السابع عشر ( وهذا العمل لم ينشر ويسمى بمخطوطة جوثا ) ، وفي فصل طويل في روايات الرحلات التي كتبها شلبي بعنوان كتاب السياحات ( سياهات نامي ) في السبعينيات من القيرن السابع عشر ، وهناك معلومات اضافية متناثرة في حولية أحمد شلبي ، والجبرتي وغيرهما (١٢٠) .

أن الأصول التاريخية للطوائف غير واضحة ويبدو أن الدارسين يتفقون على أن الطوائف تم ايجادها تحت الحكم العثماني (١٢١) ، غير أن هذا لا يمنى أنه لم توجد أى تنظيمات مهنية ، أو أن التضامن بين من يستغلون بنفس المهنة لم يكن شيئا معروفا قبل عام ١٥١٧ · بل على العكس من ذلك ، هناك أدلة مستمدة من السنوات الأولى للسيطرة العثمانية على أن مشايخ الأسواق ( وهذا الاصطلاح قد استخدمته المصادر فيما بعد ، للتكلم عن رؤساء الطوائف ) وجماعات الحرفيين وهي تسير الى القلعة ومعهم رايات مرفوعة ونسخ من القرآن ؛ لاظهار شكاواهم ضد الضرائب الجديدة ونظم العملة ، اذ يروى الدياربكرى أنه في الحادى عشر من ربيع الشاني من عام ٩٢٩ هـ ، الموافق السمايع والعشرين

من فبراير ١٦٢٥ م، تظاهرت الطوائف المهنية ضد محتسب عين حديثا به من الأتراك العثمانين و يعتبر المؤرخ الحولى ، وهو قاض عثماني ، الظاهرة تعبيرا عن التعصب العربي ضـــد المحتسب الذي حل محل بركات بن موسى ، وهو مصرى يتكلم العربية (١٢٢) .

كما تعسكس مخطوطة جوثا Gotha التوتر بين العرب والاتراك داخل الطوائف ، اذ يتهم المؤلف المصرى العثمانيين بأنهم تسببوا في تدهور الطوائف وبالتمييز ضد أولاد العرب ، بل والآكثر من ذلك ، فان الاتراك متهمون بالفساد ، بينما يذكر السسلاطين الماليك باعتبارهم حكاما يتسمون بالفضيلة وبأن حكمهم هو العصر الذهبي للطوائف ، ويقال أن السلطات العثمانية قد تدخلت في حياة الطوائف ؛ وذلك بتعيين مشايخ لم يكونوا سوى وكلاء الحكومة الماليين (١٢٣) ،

ان مخطوطة جوثا Gotha لا تقدم معلومات ثرية عن الطوائف فحسب ، وانها أيضا معلومات عن الاتجاه المعادى للعثمانيين الذي كان سائدا بين الحرفيين المصريين ٠

ولا تقدم المخطوطة الكثير من حيث القاء الضوء على أصل الطوائف ، بل انها اذا كانت قد فعلت شيئا ، فهو أنها أضافت الى البلبلة القائمة أصلا ، اذ يفترض المؤلف على عكس الأدلة التاريخية ب أن الطوائف لم توجد تحت حكم السلطين المماليك ، بل انها ازدهرت تحت حكمهم وتدهورت بعد الفتح العثماني ، فمن الواضح أن العثمانيين قد منهجوا وتوسعوا في البنى التي كانت موجودة بشكل بدائي قبلهم بل وأعطوها شكلا رسميا ، وكان هذا هو دأبهم بالنسبة للكثير من المؤسسات ،

وثمة فرق بين الطوائف العثمانية (ومن ثم المصرية) ونظيرتها الغربية هو أن الطوائف الأوروبية كانت تنظيمات اقتصادية تتمتع بالحكم الذاتى، وتمثل مصالح أعضائها في مواجهة الحكومة، بينما كانت الدولة تتحكم في الطوائف العثمانية وغالبا ما كان الحرفيون والتجار ينتخبون

رؤساء الهيئات العثمانية ، غير أنهم كان لابد من تثبيتهم من قبل سلطات الحكومة ، وفي الكثير من الأحيان ، كان شيخ الطائفة يمثل الحكومة أمام أعضاء الطائفة ، وليس العكس ، فلقد وفر نظام الطوائف للحكومة بوسيلة مناسبة الحصول على الضرائب من التجار والحرفيين ، أذ كانت الدولة ، وليست الطوائف هي التي تحدد أسعار البضائع ، خاصة أسعار المواد الخام غير المصنعة ،

وكان للطوائف تقاليدها وأخلاقياتها ومراسمها • وكانت جميعا تعرف بالفتوة • وكان من أهم تقاليد الطائفة الشد ، أى التثبيت والربط حين يتقدم لعضسوية التنظيم شخص جديد ، وكل طائفة أيضا كانت لها ممتلكاتها ، من رموز ورايات وكذلك لها وليها الذى يرعاها ، غالبا مكون شخصية من الصحابة •

وتزخر جميع المراسم وكتابات الفتوة بالروح الاسملامية والمصطلحات الاسلامية ، وغالبا ما تذكر المرء بالمتصوفة بشكل قوى (١٢٤).

لقد كانت الطوائف تشارك في بعض المراسم العامة ، مثل الرؤية • وخاصة الطوائف التي يتحكم المحتسب فيها ، أو احتفالات قطع الخليج الذي كان اليوم الذي يفتش فيه كبير المهندسين المعماريين على الطائفة • كما كانت الطوائف تعقد احتفالا عاما في أيام الموالد ، ورحيل المحمل ، وما شاكل ذلك •

يقدم شلبى قائمة من ثلاثين فئة من الطوائف كل منها تشتمل على عنظيمات فرعية مستغلة في مجال خاص من النشاط الاقتصادى (١٢٥)

كانت هناك مقاييس أخرى تميز الطوائف · فبعضها كان يعتبر غير أخلاقى ، على سبيل المثال ، طوائف : العاهرات ، والقوادين والشحاذين وتجار الرقيق الأسود والنشالين والكناسين · وتمتعت بعض الطوائف بمكانة اجتماعية رفيعة ، مثل طوائف الأطباء والحلاقين وباعة العقاقير وباعة الكتب وطوائف تجار الغلال الأثرياء ، وتجار الأرز والأوعية والنحاس

والفراء والسراجين ، وكانت جميع الطوائف ذات المكانة الرفيعة طوائف أخلاقية ، أما الطوائف ذات المكانة الدنيا فهى من حيث المبدأ ، تلك الطوائف التى يتألف اعضاؤها من الفلاحين ، والنوبيين ، الذين كانوا يعملون كخدم أو خفسر وحداة جمال ومكاريين وسقائين وطهاة ، وكانوا جميعا يحصلون على دخول متدنية نسبيا ، أو يستغلون بمهن قذرة ، مثل باعسة الزيت أو الباعة بالسمسرة أو المهن التى يشتبه فيها على أسس دينية ، مثل الحدادين والمهن الاجرامية وغير الأخلاقية ،

كانت بضع طوائف مركزة تركزا جغرافيا ، مشلا حى الحسينية بما فيه من طائفة الجزارين ( القصابين ) الشهيرة أو ميدان الرميلة ، الذي كان مركز البقالين ( البدالين ) •

كما كانت الطوائف تصنف بنوع السيطرة الذي يمارس عليها وفحمار باشي القاهرة كان مسئولا عن جميع أعمال التشييد ويجمع الضرائب من طوائف البنائين وبناة الحجر والمهندسين المعماريين وواضعي الحجارة وكان أمين الخردة المسئول عن طوائف العاملين في مجال التسلية يتحكم ويفرض الضرائب على جميع العروض العامة وكانت الطوائف غير الأخلاقية تحت اشراف مفتشي الشرطة الذين كانوا يحددون الضرائب وأخيرا ، كانت طوائف التجارة ، التي تبيع أو تنتج الطعام ، تحت سيطرة المحتسب و تحت سيطرة المحتسب و ال

وبعض الطوائف كانت لها ملامح عرقية مميزة • فمثلا ، سيطر المغاربة والاتراك والشوام على التجارة في أنواع معينة من البضائع •

وكانت هناك أيضا طائفة الخدم النوبيين · وكانت عضوية طوائف معينة تتألف من اليهود أو المسيحيين ·

ويكتب افليا شلبى عن طوائف كانت غالبية اعضائها من الأقباط او اليهود وان لم يكن كلهم · (كالحدادين) من القبط أو (صناع الأزرار) من اليهود ، وكانت بضع طوائف تضم أعضاء مسلمين وذميين · ويظن ريمون أن هذا لم يكن يشير الى اتجاه متسامح من جانب السلطات ، وانما

كان ، بالأحرى يعبر عن تردد السلطات في السماح بوجود طوائف ذمية منفصلة (١٢٦) .

كانت الطائفة تنظيما هرميا: اذ يوجد الشيخ على قمة الهرم ، وتحته يوجد مندوبه (كاهيا أو كتخدة) وهو مساعد مسئول عن المراسم (نقيب) ، وكبار السن في الطائفة (اختيارية) ، وربما كان تنظيم الاختيارية هذا غير رسمى كما كان الأعضاء يلقبون حسب مكانتهم المهنية: أسطة أو عامل صبى (١٢٧) .

لقد كانت طوائف القاهرة مظهرا مثيرا على قدرة المدينة الحرفية والتجارية ومع ذلك ، فلم يكن أثرهم على الاقتصاد ايجابيا بالكامل وللتجارية كانت تنظيمات شديدة الانفسلاق ، وكان من المحتمل أن يتسبب اتجاهها المحافظ في وجود الاحتكار والجمود التكنولوجي .

لقد كان المبدأ الوراثى بارزا ، بخاصه فى طوائف الحرفيين ٠ أما فى طوائف التجار ، فكان هناك مزيد من المرونة والمزيد من الفرص للتقدم الاجتماعى (١٢٨) ٠

# علاقة الحرفين والتجار بالجيش

كانت مصر كلها تعد مقاطعة واحدة ضخعة • فما هي الا مصدر للدخل يستغله السلطان • في البداية ، كانت معظم المقاطعات توكل الى مسئولين يسمون امناء وهم موظفون ماجورون ، مسئولون عن جلب العوائد من المقاطعة • وبالتدريج ، حل محل هذا النظام نظام الالتزام • وبواسطته ، كانت تخرج مصادر الدخل ، عادة عن طريق المزاد غالبا \_ لضباط الجيش الأقوياء والأثرياء ومشايخ العرب ، ولكن بعد ذلك كانت تعطى للأثرياء من المدنيين ، مثل التجار والعلماء • والكثير من الالتزامات قسمت فيما بعد ، على وكلاء أداروها من أجل الملتزم الأصلى • فمثلا كان اليهود يتعاملون في جمع دخول جمارك مصر • وكانت هذه موكلة لحاكم مصر أو للانكشارية •

ومع نهاية القرن الشامن عشر ، لم يكن على ضباط الكتائب ان يستروا التزامات ، فلقد صار في امكانهم ، عند ثذ ، أن يتسلموها كميراث .

لقد كانت علاقة رعايا السلطان المنتجين والعسكريين هي علاقة استغلال اقتصادى الى درجة لم تشهدها الحكومة العثمانية في وقت الفتح (١٢٩) • ففي القاهرة وحدها ، كان هناك أكثر من ٩٠ مقاطعة فصار العب المالى الجاثم على صدر القطاع المنتج من أهالى القاهرة ، عبنا أثقل في الجزء الأخير من القرن الثامن عشر (١٣٠) •

عموما ، لم تكن الصورة ببساطة هى صورة علاقة طفيلية · ذلك أن عملية الدخول فى مشروعات بين الطوائف والعسكريين خلقت مجتمعا معقدا من المصالح بين الطبقة العسكرية وأصحاب الحرف والحوانيت والتجار · وكانت الانكشارية والعزاب أكثرها انهماكا بشكل حميم ، مع الحرفيين فى المدينة ·

ولا يمكن فصل أعمال الثار الدموية بين هذه الكتائب عن خلفيتها الاقتصادية ، التى كانت كفاحا للتحكم في مصادر الدخل المدنية هذه (١٣١) .

لقد سبقت الاشدارة الى أن المدنيين قد اخترقوا الحداجز بين الطبقة السمكرية والرعيدة ، حين بدأ الأهالى المصريون فى الالتحاق بالجيش ، وكانت لهم طبيعة مختلفة ،

لقد كان الارتباط الشديد بين الحرفيين والتجار مع الكتائب اجتماعيا ، ان لم يكن مشروعا ، للحصول على الحماية والاعفاء من الضرائب • فلم تكن هذه الظاهرة جديدة على مصر ، كما لم تنفرد بها ، وانما اتخذت في مصر نسبة ضخمة مع منتصف القرن السابع عشر • اذ كان مشايخ الطورئف ، بصفة خاصة ، واقعين تحت ضغط ثقيل من جانب الجيش كي ينضموا الى الكتائب ، كجزء من سياستها في مصر

الخاصة بالتحكم في المهن · فدخسل الحرفيون والتجار الكتائب بأعداد متزايدة حين حققت الانكشارية سيادة سياسية ، عام ١٧٠٩ ·

وحين أخطر أحد القضاة مشايخ الطوائف بأن الباب العالى حظر مرة أخرى ، على المدنيين الالتحاق بالكتائب ، تلقى الاجابة التالية : « كلنا عسكر أولاد عسكر » (١٣٢) .

وانتشرت عادة وضم التجار الأبريماء لمماليمكهم في الكتائب ٠ وبالمثل ، فلقد شنجع رجال الأمراء على الانشىغال بالأنشطة الاقتصادية . في الوقت نفسه ، بدأ الجنود في دخول المهن ، وهي عملية لها جذورها في أيام الفتح الأولى ، حين افتتح الجنود الأتراك أكساكا لبيع البيرة (١٣٣)٠ وازداد تدفق الجنود على المهن نحو نهاية القرن السادس عشر ، حين كان نظام الدفشرمة ( نظام التجنيد العثماني ) ، قد أخذ في الانهيار • وحين حدث تراخ في تطبيق القواعد التي تحظر على الانكشارية الزواج وهم في الحدمة العسكرية الفعلية ، وكذلك قواعد منعهم من الاشتغال بالتجارة • فما دامت رواتب الجنود غير كافية وغير منتظمة ، فقد تطلعوا لزيادة دخولهم مطرق قانونية أو غير قانونية ٠ وفي سنة ١٧٨٣ ، وصف فولني الVolney الكتائب بأنها أقرب إلى أن تكون مجموعات من المتشردين ( الصماع ) Vagabonds والحرفيين ، أكثر من كونها مجموعات من العساكر (١٣٤)٠ وشاعت التحالفات الناتجة عن النسب ( التزاوج ) بين التجار الأثرياء والأمراء والقيادة العسكريين ذوى الرتب الأدنى والحرفيين وأصبحاب الحوانيت وثمة حوادث بعينها تبين الى أي مدى تشابكت مصالح الجيش مع التجار ، كوقائع حدثت مع يوسف اليهودي سنة ١٦٩٧ والأزمة التي دارت حول افرنج أحمه سنة ١٧١٠ .

# الغاتم\_\_\_\_ة

كان التغير الاجتماعي متباطئا في مجتمع حديث مثل المجتمع المصرى ولك أن ايقاع الحياة وطريقة الحياة والتراكيب الاجتماعية الأساسية كانت في نهاية الحقبة العثمانية تماما كما كانت في البدء والمنتفق المؤرخون على أنه ، حتى في اسطنبول ، حاضرة الامبراطورية ، والتي كانت أكثر عرضة للنفوذ الأوربي ، بما لا يدع مجالا للمقارنة ، والقاهرة ، فان التغيير الاجتماعي قبل القرن التاسع عشر كان محدودا والقاهرة ، فان التغيير الاجتماعي قبل القرن التاسع عشر كان محدودا والتهادية ،

لقد كانت مصر تقع في عمق الامبراطورية العثمانية ، في الفناء المخلفي ، بعيسدة عن الأحداث المثيرة ، والتيسارات الجديدة التي كانت تؤثر في قلب الامبراطورية • ومع ذلك ، فان ضم مصر الى الامبراطورية في حد ذاته أدخل بعض التغيير الاجتماعي • ذلك أن ظهور شبكة قوية متنامية من الطوائف في القاهرة لا شك كان نتيجة للحسكم العثماني على سبيل المثال • ومن المكن اعتبار انتشار الطرق الصوفية في مصر جزئيا ، على الأقل ، كتاثير للثقافة العثمانية والنظام الاجتماعي •

أثرت السيطرة العثمانية على مصر ببعض الطرق العميقة جدا وأسهمت بلا وعي ، في ايجاد كيان مصرى ، اذ لم يتم أبدا التعبير عن الحكم العثماني ، بالمعاني التي نجدها أحيانا في كتابة التاريخ الحديث بالروح الوطنيسة ـ أي أن المصريين كانوا مقهورين يستغلهم السادة الاتراك ، ذلك أن العثمانيين لم يحكموا مصر ، أو غيرها من المقاطعات ، كاتراك بما أنهم يعتبروا أنفسهم كذلك ، فكانت الامبراطورية ( المولة

الخاتمية ١٧٢

العثمانية ) دولة اسلامية ، بل أقوى دولة وقوة عالمية رئيسية · وكان. من الممكن قبول حكمها في مصر كأمر له كامل المشروعية ·

ومع مرور الوقت ، ومع تدهور الامبراطورية ، أخذ الوجود العثماني في مصر يشكل عبنا • فعبر المصريون عن مقتهم لسوء الحكم العثماني بالطريقة التي كانوا يعرفونها في تلك الأوقات السابقة على العصرور الحديثة \_ وذلك من خلال الدين •

لقد أكد الاسلام ذو الطابع المصرى نفسه كما لم يفعل لعدة قرون: من خلال مركزية الأزهر وظهور شهيوخ الأزهر (المقصود المنصب) ودخول الصفوة الدينية والقسادة الشعبيين علمساء ومتصوفة وأشراف ، بالاضافة الى انتعاش الموالد ، وفي القسرن الشامن عشر ، أصبحت الصفوة العسسكرية والمدنية في مصر أكثر تفتحا واستقلالية في التفكير من العثمانيين ، وصار الأمراء المماليك والقضاة أكثر مصرية وعروبة بالتدريج ، لكنه نادرا ما ظهرت الهوية المصرية في مواجهة الهوية العثمانية أو التركية وجها لوجه قبل القرن التاسع عشر ؛ لكنها كانت كامنة بالفعل قبل الحملة الفرنسية وحكم محمد على .

# العبواشي وقائمية المصيادر

- آثرنا الابقاء على المراجع المتركية بالحروف اللاتينية كما كتبها المؤلف ، الا اذا كان المؤلف عربى الاسم رغم أنه تركى ففد كتبنا اسمه فى هذه الحال بالعربية ( مثل عبد الكريم ، وعبد الرحمن ، حلاق ٠٠٠ الخ ) .
- استخدم المؤلف بعض الاختصارات لمصادر وثائقية تركية وقد أبقينا عليها بحروفها اللاتينية لسبب بسيط وهو أن عناوين الدفاتر في الأرشيفات المثمانية أصسبحت الآن مكتوبة بحروف لاتينية ، ومن ذلك : MM = Mühimme Defteri. اى الدفاتر المهمة ( أرشيف اسطنبول ) MM = Mühimme Misr. المعمد ( أرشيف المعمد المعمد الرشيف الصدر الاعظم ، السطنبول
  - استخدم المؤلف عدة اختصارات أخرى هي :
- احمد شلبى ( فقط ) ليقصد كنابه أوضح الاشارات فيمن تولى مصر والقاهرة من الوزراء والباشات •
- س عبد إلكريم بن عبد الرحمن ( فقط ) ليشير الى كتابه التركى الذى اوردنا اسمه بالتركية بحروف لاتينية ·
  - الدياريكرى ( فقط ) ليشير الى كتابه ذكر الخلفاء والملوك المصرية ·
    - ـ حلاق ( فقط ) ليشير الى كتابه التركى المدرج في قائمة المصادر ·
      - ـ ابن ایاس ( فقط ) لیشیر الی کتابه بدائع الزمور •
  - الجبرتي ( فقط ) ليشير الى كتابه عجابب الآثار في التراجم والأخبار •
  - مبارك ( فقط ) ليشير لكتاب على باشا مبارك الخطط التوفيفية الجديدة ·
- ـ مصطفى على ليشير الى كتابه : Description of Cairo of 1599.
  - أما اختصاراته لبعض المراجع الأوربية فكالآتي :

BSOAS: Bulletin if the School of Oriental & African studies.

EL = Ency. of Islam 1st ed.

EL 2 = Ency, of Islam 2nd ed.

IJMES = International Journal of Middle East Studies.

JESHO = Journal of the Economic & Social History of the Orient.

LANE = E. W. Lane, the manners & Customs of the modern Egyptians.

WZKM - Wiener Zeitschrift für die Kunde des Morgenlandes.

- (١) عن دولة المماليك ومجتمعهم انظر :
- D. Ayalon's collected articles, Studies on the Mamluks of Egypt (1250-1517 (London, Variorum Reprints, 1977) and The Mamluk Military Society (London, Variorum Reprints, 1979) and R. Irwin, The Middle East in The Middle Ages: The Early Mamluk Sulianate, 1250-1382 (London, 1986).
  - (٢) عن التكوين الاجتماعي في المدن في عصر المماليك انظر :
- I. M. Lapidus Muslim Cities in the Later Middle Ages (Cambridge, Mass., 1967).
- : عن الخلفية السيكلوجية لغشل المالبك في استخدام الاسلحة النارية انظر D. Ayalon, Gunpowder and Firearms in the Mamluk Kingdom (London, 1956).
- (3) عن التنافس العثماني المملوكي وتوابعه ١٠ انظر : On the Ottoman-Mamluk rivalry and its consequences, see Andrew C. Hess, 'Ihe Ottoman Conquest of Egypt (1517) and the Beginning of the Sixteenth Century World War,' IJMS, vol. 4 (1973), pp. 55-76.
- (٥) من الواضح من التواريخ الحولية العربية أن الماليك كانوا وأعين للتفوق العسكرى العثماني ، فكلما انتهت مشكلة مع العثمانيين سلميا ، تنهد السلطان المملوكي وحاشينه بارتياح .
- (٦) من منظور تاریخی یبدو معقولا أن نناقش أن الفتح العثمانی لمصر والشام لم یکن مجرد مخرج من سلسلة من سوء الفهم أو مجرد تحول غیر واضح المعالم ، وانما الأقرب أن یکون نتیجة لا مغر منها للوضع الذی یقتفی أن تکون هناك جبهة سنیة تحت زعامة واحدة فی مواجهة الهراطقة من شیعة ومسیحیین ( فارس وحكم هبسبرج فی الامبراطوریة النمساویة ) ، ومن الطبیعی أیضا أن الدرلة العثمانیة كانت تقصد من التوسع والغزو تدبیر مزید من الوارد مما أدی فی النهایة الی ابتلاع الدولة المملوكیة الهامدة ، وقد تعرضت المراجع التالیة للتطورات التاریخیة بشكل موجز وذكی :
- P.M. Holt, Egypt and the Fertile Crescent. 1516-1922. (Ithaca. NY, 1966), pp. 33-45. On Ottoman policies towards the Mamluks, see D. Ayalon. 'Mamluk Military Aristocracy during the First Years of the Ottoman Occupation of Egypt." in C.E. Bosworth, Ch. Issawi, R. Savory and A.L. Udovich (eds.). The Islamic world: Studies in The End of the Mamluk Sultanate (Why Did the Ottoman Spare the Mamluks of Egypt and Wipe Out the Mamluks of Syria?). Studia slamica 65 (1987). 125-48...

| Jyas, pp. 174-7.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | (V)                                                                      |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------|
| Ibid., pp. 157-183.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | (A)                                                                      |
| ibid., pp. 169-70, 186-7, 213, 219-20, 297, 366-7, 407-8, 429, 474-5.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | (f)                                                                      |
| Ibid., pp. 150, 153-5, 162, 170, 207-8.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | (1.)                                                                     |
| Ibid., p. 172.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | (11)                                                                     |
| lbid., pp. 178-9. 184-5.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | (11)                                                                     |
| القول بأن انخليفة العباسى كان بينهم يعد برهانا اضافيا على أن حكاية نقل السلطان سليم ليست الاحكاية وضعت بعد ذلك · فاذا كان الخليفة شخصا صلاحيات ، تركه العثمانيون يعود الى دياره بهذه البساطة ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الخلانة الى                                                              |
| See, for example, Iyas, pp. 174, 214, 223, 335, 356, 372, 452, 462-3,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | (15)                                                                     |
| lbid., pp. 417-20, 427.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | (10)                                                                     |
| lbid., pp. 165 <sub>1</sub> 417-18, 242, 253-4, 460-466-7.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | (17)                                                                     |
| Ibid., p. 461. Diyarbakri, fol. 226 b-268 a.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ( <b>\V</b> )                                                            |
| lyas, pp. 165-427.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | (۱۸)                                                                     |
| The sources on Kha'ir Bey are Ibn Iyas and Diyarbakri.  See also, JL. Bacqué-Grammont, 'Une dénonciation des Ha'ir Bey, gouverner de l'Egypte ottomane, en 1521,'Islamologiques, vol. 19, 1982, pp. 5-52.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | (19)<br>abus de<br>Annales                                               |
| On the revolt of al-Ghazali. See Holt. op. cit., pp. 46-7.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | (۲۰)                                                                     |
| On that revolt see ibid., p. 48. and Diyarbakri. fol. 292b-302a, and Chapter 3 below.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | (۲۱)                                                                     |
| On Ahmet Pasha's revolt, see Holt, op. cit., pp. 48-51 and Diyarbakri, fol. 310a-337b.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | (77)                                                                     |
| ص قانونی ــ نامه مصر نشره:  O. L. Barkan, XV ve XV Iinci astrlarda Osmanli Imparato zirai, ekonominin hukuki ve mali esaslart, vol. 1 (Istanb pp. 355-87.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | orfugunda <sup>-</sup>                                                   |
| الدراسة الأساسية عن الادارة في مصر العثمانية كتبها :<br>S. J. Shaw. The Financial and Administrative and Develo<br>Ottaman Egypt. 1517-1798 (Princeton, NJ. 1962).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                                          |
| Holt op. cit., chapters 5. 6: Holt. The Pattern of Egyptical History from 1517 to 1798. in Holt. ed., Political and Social Modern Egypt (London, 1968), pp. 79-90: Holt. The Lift of the neo-Mamluk Regime in Egypt, in L'Egypte au XIXe sièce 1982)). pp. 65-75; Raymond, Artisans et commerçants H. D. The Roots of Modern Egypt: The Study of the Regimes of al-Kabir and Muhammad Abu al-Dhahab, 1760-1775 (Minnea Chicago, 1981): M. Winter, Turks Arabs and Mamluks in the study of the Regimes | an Politi- nl Change ast Phase ele (Paris, Crecelius, 'Ali Bey polis and |

Chicago, 1981): M. Winter. Turks, Arabs and Mamluks in the Army of Ottoman Egypt. Wiener Zeitschrift für die Kunde des Morgenlandes.

vol. 72. 1980, pp. 97-122.

(٢٦) عن الببليوجرافيا (قوائم المصادر) لهذه الفترة انظر:

P. M. Holt, Ottoman Egypt (1517-1798): An Account of Arabic Historical Sources.' in Holt. ed., Political and Social Change in Modern Egypt. pp. 3-12; S.J. Shaw, 'Turkish Source-materials for Egyptian History.' in ibid., pp. 28-48.

See Winter, 'Turks, Arabs and Mamluks, pp. 112-13.

حقيقة أن محمد بأشا أبطل سجلات الجراكسة التي تسجل أعطياتهم ، ووضع سجلات أخرى ( دفترى التربيع daftari al tarbi) • محمد بن أبي السرور البكرى الصديقى ، النزهة الزاهية في ذكر ولاة مصر والقاهرة المعزية ( مغطوط رقم ٤٩٩٥ مجموعة يهودا جامعة برنستون ) ورقة ٤٥ ب •

Mehmet Pasha abolished the Circassians' register, which recorded pensions and put another one in use (daftari al-tarbi'I, Muhammad Ibn Abi'l-Surur al-Bakri al-Siddiqi, al-Nuzha al-zahiyya fi dhikr wulat Misr wa'l-Qahira al-Mu'izziyya (Ms. 4995, Yahuda Collection. Princeton University) fol. 45b.

- P.M. Holt, 'The Beylicate in Ottoman Egypt during the (7A)

  Seventeenth Century,' in Holt, Studies in the History of the Near
  East (London, 1973) pp. 177-219.
- Holt. Al-Jabarti's Introduction to the History of Ottoman (79) Egypt.' in Ibid., pp. 161-76.
- Holt, 'The Exalted Lineage of Ridwan Bey: Some Observation on a Seventeenth Century Mamluk Genealogy,' in ibid. p. 228.
- Holt, 'The Career of Küçük Muhammad (1676-94),' in Ibid. (\*\) pp. 231-51.
- A Raymond, 'Une 'revolution' au Caire sous les Mamelouks. (77)

  Le crise de 1123/1711. Annales Islamologiques, vol. 6, 1965, pp. 95-120.
- MM. vol. 3, no. 561, fol. 121b, mid-Rajab, 1138 (December 9, 1726); vol. 4 no. 337, fot. 76 a, mid-Safar. 1143 (August 30.

Crecelius, op. cit., p. 173.

### هوامش الغصل الثاني

- U. Haarmann, 'Ideology and History, Identity and (1)
  Alterity: The Arab Image of the Turk from the 'Abbasids to Modern Egypt.' IJMES., Vol. 20, no. 2, May 1988, pp. 175-96, for a broad and insightful discussion of the subject.
- (٢) محمد بن طولون ، مفاكهة الخلان في حوادث الأزمان تحقيق محمد مصطفى ، القاهرة ، ١٩٦٤ ، خاصة الصفحات من ٢٠ الى ٣١ ، ٥٠ ، ٣١ ، ٧٠ ، وكان هذا الكاتب الشامى متألما وواعيا بالجوانب غير السارة للحياة في ظل الاحتلال العسكرى انظر على سبيل المثال المرجع السابق ص ص ، ٣٤ ، ٣٧ ، ٣٦ ، ٣٦ ، ٨٠ •
- (٣) عن النسَّعراني انظر : Winter, Society and Religion.
- (٥) عبد القادر بن محمد الجزيرى ، درر الفوائد المنظمة في أخبار الحج وطريق مكه المعظمة ١ القاهرة ، ١٢٨ ه / ١٩٦٤ م ، صاص ١١٦ ، ١٢٦ ، ١٢٦ وما بعدها ٠
- (٦) قطب الدين النهروالي المكي ، كباب الاعلام بأعلام بيت الله الحرام · تحقيق ف ·
   فستنفلد Wüstenfeld بيروت ، ١٩٦٤ ، ص ٢٨٣ وما بعدها ·
- (۷) انظر عبد الكريم رافق ، ابن أبى السرور وكتاباته BSOAS مجلد ۳۸ ، جد ۱ ، ۱۹۷۵ ص ص ۲۶ سـ ۲۲ .
- (۸) النهروالي ، كتاب الاعلام ، ص ص ۲۸۳ ــ ۲۹۰ ، ۳۳۱ ــ ۳۰۵ ، ۳۲۹ ، . . . ۸۸۳ ــ ۷۳۷ ، ۲۰۱ ـ ۲۷۷ ۰
  - ۲۹۱ مرجع سابق ، ص ۲۹۱ .
  - Winter, Society and Religion, p. 268.
  - See M. Winter, 'A Seventeenth-Century Arabic Panegyric (\(\)\) of the Ottoman Dynasty,' Asian and African Studies (Jerusalem), Vol. 13. no. 2,
    - (۱۲) النهروالي ، كتاب الإعلام ، ص ٤٠٥ ·
  - (۱۳) أمثلة عن ذلك ۱۰ انظر على سبيل المثال : مصطفى على ص ٤٠ ( حاشية ٤١ ) ،
     ص ٥٥ ( حاشية ٥٧ ) ٠
    - (١٤) ابن اياس ، صفحات متفرقة ٠
  - The article 'Ghuzz', in El 2 vol. 2, part 2, pp. 1106-11.

المحبوبين والمكروهين • انظر على سبيل المثال : عبد الكريم بن عبد الرحمن ، وحلال ، ومحمد بن أبى السرور البكرى الصديقى : النزهة الزاهية فى ذكر ولاة مصر والقاعرة ( مخطوط ــ ٤٩٩٥ ، مجموعة جاريت Garret ــ جامعة برنستون ) •

Winter,' the islamic profile'. : انظر الدينية ، انظر الدينية الباشوات الدينية النظر الالكانية المناس

(۲۹) قانونی نامه مصر ، ص ۳۵۸ -

Barkan's edition. See also R. Mantran, «Note sur le Kanunname-i Misir.' Cahiers de linquistiques d'Orientalisme et de Savistiques : études sémitiques et islamiques. vol. 9, Juillet, 1977, pp. 35-44; P.M. Holt, Egypt and the Fertile Crescent, 1516-1922 (Ithaca, NY, 1966), pp. 51-2.

Qanun-name-i Misir, p. 358.

Ibid., pp. 358-9. (71)

Ibir., p. 359.

See, for example, U. Heyd, Ottoman Documents on Palestine, (77) 155T-E615 (Oxford, 1960). pp. 68-9.

MD, vol. 7, no. 1335, pp. 462-3, Dhu'l-Hijja 1, 975 (May 29, 1568).

MD, vol. 35, no. 745, Ramadan 2, 986 (November 2, 1578). (To)

- M Winter, 'Military Connections between Egypt and Syria (171) (including Palestine) in the Early Ottoman Period,' in A. Cohen and G. Baer, eds, Egypt and Palestine A Millennium of Association (868-1048,) (Jerusalem, 1984), pp. 141 ff., based on the MD.
- See; for example, MD, vol. 50, no. 45, p. 12, Ramadan 1, (7V) 991 (September 18. 1583), no. 14, p. 14, Dhu'l-Qa'da 15, 991 (November 30, 1583).
- MD, vol. 26, no. 551, 199, Jumada 19, 982 (October 6, 1574). (TA)
- (٣٩) قطب الدين محمد بن أحمد النهروالي المكي ، البرق اليماني في الفتح العثماني ،
  - تحقيق حمد الجاسر · الرياض ، ١٩٦٧ · ص ص ٢٠٨ ، ٣٣٢ ـ ٣٣٣ ·
- MD. vol. 7, no. 1329, awa'il Dhu'l-Qa'da, 1975 (May 1-10, (5.) 1567).
- Winter., 'Military Connections between Egypt and Syria.' (1)
- (٤٢) على سبيل المثال ، نجد أن الذبروالي يذكر أن مصر قد أصبحت وطنا للجنود الذين يخدمون فيها حيث ينعمون بالسلام والهدوء فأحبوها وتآلفوا مع السكان ، البرق اليماني ، ص ص ص ١٩٩ ، ١٩٩ ،
- M. Winter, 'Ali Efendi's (Anatoian Campaign Book': a (£7) Defence of te Egyptian Army in the Seventeenth Century', Turcica, vol. 15, 1983, pp. 267-309.
- MD, vol. 75, no. 199, p. 111, Shawwal, 1013 (February- (55) March, 1604).
- MD, vol. 26, no. 498, p. 183, Jumada I 10, 982 (August 28, (50) 1574); vol. 73. nos. 634, 643, 644. Dhu'l-Hijja, 1003 (August-September. (1595); vol. 75, no. 199, p. 111, Dhu'l-Hijja, 1013 (April-May. 1605).

- MD, vol. 7, no. 1329, p. 459, Dhu'l-Qa'da 1, 975 (April 28. (57) 1568).
- MD, vol. 5, no. 1146, p. 430, Sha'ban 14, 973 (March 6, (2V) 1566); vol. 23, no. 693, p. 313. Dhu'l-Qa'da 23, 981 (March 16, 1573).
- Ali Efendi, fol. 23 a. (£A)
- lbid., fol. 20 a. (5%)
- MD. vol. 50. no. 177 p. 42 Dhu'l-Qa'da 993 (November 8 1585).
- Alı Efendi Fol. 19 b. . (01)
- MD, vol. 50, nos. 165, 182, 238, pp. 39, 42, 51. Safar-Dhu'l-Qada 993 (February-November 1585).
- MD. vol. 22 pp. 320, pp. 165-6 Rabi' the I 26. 981 (July 26, 1573); vol. 29, no. 9, p. 5.
- رمضان ، ۱ ، ۹۸۶ ( ۲۲ نوفمبر ۱۵۷٦ ) مجلد ۳۳ ، رقم ۲ ص ۲ ، رمضان ، ۲ ،
  - ه ۹۸ ( ۱۳ نوفمبر ۱۵۷۷ ) عن كتائب الشاويشية والمتفرقة انظر :
- S.J. Shaw, The Financial and Administrative Organization and Develompment of Ottoman Egypt, 1517-1798, (Prinseton. NJ., 1962), pp. 193 ff.
- Winter, 'Ali Efendis Anatolian Campaign Book,' p. 275. (05) and note. Several décrees refer to the aghas. See, for example, MD. vol. 31, no. 190, p. 76, Jumada I 12, 985 (July 28. 1577); vol. 55, no. 605, p 264, 1004/5; vol. 60, no. 45, p. 20, Shawwal 21, 993 (October 16,1585).
- MD. vol. 26, no. 645, p. 226, Jumada II 7, 982 (September 24, (00)
- MM, voli 7, no, 531, p. 245 b, awakhir Jumada I, 1127 (May 24, June 2, 1715).
- MM. vol. I, no. 237, p. 53 a, awasit Ramadan, 1124 (October (°V) 12-21, 1712); vol. 3, no. 137, p. 27a, awa'il Rabi' I, 1133 (January 1-10, 1722); vol. 5, no. 352, awakhir Ramadan, 1156 (November 8-17, 1743).
- MD, vol. 39, no. 201, p. 81, Shawwal 27, 987 (December 17, 1579).
- MD, vol. 22, no. 355, p. 184, Rabi' I 28, 981 (July 28, 1573). (09)
- MD, vol. 23, no. 390, p. 184, Jumada II 27, 981 (October 24, (1.)
- See also MD. vol. 60, no. 31, p. 14. Shawwal 26, 993 (October 21, 1585), for another edict in the same vein.
- Qanun-name-i Misir, p. 376 (paragraph' 36). (11)
- MD, vol. 26, no. 822, p. 284, Rajab 6, 982 (October 2, 1573).
- See al-Jaziri. Durar, pp. 374-6: JR. Blackbouri, The Collapse of Ottoman Authority in Yemen, 968/1560-976/1568.' Die Welt des Islams, N.S. vol. 19, nos. 1-4, (1979), p. 121.
- MD. vol. 14, no. 170, p. 120. Safar 9, 987 (July 23, (15) 1570). Al-Nahrawali compares Yemen to a foundry in which the Egyptian soldiers melt like salt, al-Bark al-Yamani, p. 91.

- Holt, the Beylicate in Ottoman Egypt, pp. 184-5.
- MD. Vol. 7, no. 2106. p. 771 Rabia 126, 976, September 18, (AT) 1568 Vol. 76 no 144, p. 58 Jumada I 1210 September, 4, 1607.
- MD, Vol. 39, no. 418, p. 203 Muharram 10, 988 (February (A5) 26, 1580). Vol 55, no 112, p. 63 Dhu'l. Hijja 4, 922 December 7, 1584).
- See Holt, Egypt and the Fertile Crescent, pp. 78-9; Combe, (Ao)
  'L'Egypte ottomane5. pp. 21-39.
- (٨٦) عبد الكريم بن عبد الرحمن ، ورقة ٦٣ب و ٦٤ ب ، حلاق ، ورقة ١٨٠ أ ٠
- (۸۷) أنظر على سببل المثال : أحمد شلبى ، ص ص ۲۷۳ ـ ۳۹۲ ، عبد الكريم ابن عبد الرحمن ورقة ۷۱ ب ۰ . Dehérain, L'Egypte turque, p. 104.
- See P.M. Holt. 'Al-Jabarti's Introduction to the History (AA) of Ottoman Egypt,' BSOAS. vol. 25, part 1 (1962), pp. 38-51. See also. Ahmad Shalabi, pp. 282-4.
- 'Ali Efendi, fol. 28a; Hallaq, fol. 108a. (A9)
- Holt, The Beylicate in Ottoman Egypt, pp. 181-6.
- Holt, Egypt and the Fertile Crescent, pp. 80-1; Winter. (91)
  Ali Efendi, fol. 46b.-55b.; Hallaq, fol. 140a-148b.
- Holt Egypt and the Fertile Crescent, p. 82; Hallaq, fol. (97)
- See P.M. Holt, 'The Exalted Lineage of Ridwan Bey: Some (97)
  Observations in a Seventeenth-Century Mamluk Geneology.

  BSOAS, vol. 22, part 2, 1955, pp. 222-30.

Evliya. p. 159. (41)

Ibid., pp. 131, 143, 328, 401. (50)

(٩٦) عبد الكريم بن عبد الرحمن ، ورقة ٢٦ ب م

(9.)

- MD, vol. 55, no. 112, p. 63. Dhu'l-Hijja 4, 992 (December 7, (\(\dagger\)) 1584). vol. 75, no. 172 Shawwal 1, 1013 (February 20, 1605) : vol. 76. p. 86 1013 (1605) : vol. 78. no. 746, p. 282. Dhu'l-Hijja.
- ب ، ورقمة ٢٦ ب ، ورقمة ١٥١٥) الكريم عبد الرحمن ، ورقمة ٢٦ ب ، fol. 36 b, 76 b : ١٢٥ عبد ، ورقة ١٢٥ عبد الرحمن ، ورقة ١٢٥ عبد أولية الماء أولية أولية
- محمد أبى السرور البكرى الصديقى النزهة الجلية مخطوط ٤٤٤٥ ، ورقة ٧ ب · b. See Winter, Turks, Arabs, and Mamluks.' p. 104.
- Evliya. pp. 159-60;! Here Evliya provides a long list of (9A)

  Arabic Words current in Egypt, which the Mamluks used with their Turkish.

Ibid., p. £81. (99)

Ibid., p. 602, (1.1)

```
(١٠١) على عكس كتابات ايفيليا شلبى غير الدقيقة عن البلاد المختلفة فان وصفه لمر يلقى قبولا من الكتاب الأخرين •
```

- Both show and Raymond use him extensively-See S. Ishaw Turkish Source-materials for Egyptian History, in Holt, Artisans et commerçants, p. 205 note 1.
- . ب علاق ، ورقة ٩٣ ب ، عام (١٠٢) علاق ، ورقة ٩٣ ب ، ب ٩٤ ب ، ب ٩٤ ب ، ١٠٤) . MD, vol. 7, no. 2100, p. 769, Rabi' I 24, 976 (September 16, 1568) ; vol. 28, no. 120, p. 50, Rajab 25, 984 (October 18, 1576).
- On the Sekban see H. Inalcik. Military and Fiscal Transfor- (1.7) mation in the Ottoman Empire, (1600-1700, 'Archivum Ottomanicum (Louvin, 1980), vol. 6. especially pp. 292-330. On sekban in the service of Egyptian emire, see for example. 'Abdulkarim ibn 'Abddrrahman, fol. 48b; Winter, 'Turks, Arabs, and Mamluks,' p. 115.

- (۱۰۰) نفسه ، ورقة ۱۰۰ ب ، ۱۸۲ .
- (۱۰٦) نفسه ، ۲۳۷ أ ، ۲۳۷ ب ، أحمد شلبي ص ص ۲۰۲ ۲۰۳
  - (۱۰۷) حلاق ، ورقة ۲۱٦ أ ، ۲۳۷ أ ٠
- 'See MD, vol. 22, no. 351, p. 182, Rabi' I 28, 981 (July 28, 1573);
- On the changes in the Ottoman armies in the period (\\.\lambda\) generally, see H. Inalcik, 'Military and Fiscal Transformation in the Ottoman Empire.' For firmans ordering the governor of Egypt to enlist gharib yigit Turkish troops, see MD, vol. 6, no. 412, p. 191, Rabi' II 20, 972 (November 25, 164); vol. 14, no. 912, p. 633, Rajab 19, 978 (December 17, 1570); vol. 22, no 351, p. 181, Rabi' I 82, 981 (July 28, 1573). For firmmans calling for an Egyptian contingent of 3.00 troops see, for example, MM, vol. 1, no. 499, fol. 111a awa'il Muharram. 1130 (December 5-14, 1717); vol. 5, no. 340, awakhir Rajab, 1105 (November, 14-23, 1737).
- Evliya. pp. 125, 145. (1.9)
- Ibid., p. 222: Ahmad Shalabi, pp. 187, 468; Jabarti, Vol. I, (11.)
  p. 25.
- See Archives Nationales. Paris. Affaires Etrangères, B1 313, (\\\\)
  I, correspondente consulaire (le Caire, 1669-98), pp. 148, 200-4, 407-15; B1 315, III, pp. 203-5 (Mai, 1704).
- Raymond, Artisans et commerçants, p. 728. (117)
- Archives Nationale, Paris, Afaires Etrangéres, B1 313, I. (\\r) pp. 200-4.
  - (١١٤) الجبرتي / وقائع ذي الصجة ١٢٣٦ هـ / ١٨٢١م •
- Shaw, The Financial and Administrative Development, (110) pp. 35-8, 165, 168, 313-5.
  - (۱۱٦) أحمد شلبي ، ص ٥٤٠ ٠
- - (۱۱۸) أحمد شلبي ، ص ۲٤٧ ، ۲٤٨ ، ٣١٥ ، ٣١٥ ٤٥١ ٠

- MM. vol. 4, no. 337. fol. 76a, awasit Safar, 1143 (August 26- (\\\\))
  September 4, 1730); vol. 6, no. 268, fol. 59a-59b, awasit Muharram, 1159 (February 3-12, 1746).
- See, for example, MD, vol. 80, no. 1164, p. 419, Muharram 2. (\tag{VY})
  1023 (February 12, 1614); vol. 82. ni 272, pp. 126. Ramadan 18.
  1026 (September 19, 1617); MM, vol. 3, no. 35, fol. 8 b, awa'it
  Shawwal, 1131 (August 17-26, 1719); ibid., no. 587, fol. 125 b.
  awakhir Rajab, 1138 (March 25-April 3, 1726); vol. 6, no. 265, fol. 58a-58b, awasit Rajab, 1158 (August 9-18, 1745).
  - (۱۲۱) احمد شلبی ، ص ۳۲۱
  - - (۱۲۳) أحمد شلبي ، ص ۲۲۵ ·

MM. vol. 1, no. 615, 1126. ( \\\\\\\\\)

- (١٣٤) النهروالي ، البرق اليماني ، ص ص ٤٧٠ ـ ٤٧١ ·
- الجبرتي ، مجلد ٣ ، ص ١٣ . ١٣ س Winter, Ali Effendi, passim
- MM. Vil. 5, no. 180. (170)
- MM, Vol 5, no. 180, pp. 74-6, awakhir Ramadan, 1147 (YT) (February, 14-23, 1735).
- See for example, MM, vol. I, no. 372, fol. 83a-83b, awa'il (\tau)
  Rajab, 1126 (July 13-22, 1714); ibid., no. 499, fol. 111a, awa'il
  Muharram, 1130 (December 5-14, 1713); voll. 3, no. 66, fol. 14a.
  awakhir Rabi II. 1132 (March 2-11, 1720); ibid.. no. 354, fol. 73b74 b. awa'il Ramadan. 1135 (June 5-14, 1723).
- Ibid., vol. 7, no. 164, fol. 79b-80a, awasit Ramadan, (NYA) 1167 (July 2-11, 1754): no. 120, fol. 60a, awaist Rabi' II, 1167 (February 5-14, 1754).
- Ibir., vol. 3, no. 549, fol. 119 b, awa'il Rajab, 1138 (March 5-14, 1726). See also Ahmad Shalabi, pp. 336, 359-60.
  - (۱۳۰) الجبرتي ، مجلد ١ ، ص ١٢٩ ٠

Raymond, Artisans et Commercants, pp. 727-735.

- See D. Kimche, The Political Superstructure of Egypt in the (171) late Eighteenth Century,' Middle East Journal, Vol. 22, no. 4, 1968, pp. 454-6.,
- MM, vol. 7. no. 158, pp. 345 zsha 'ban 10, 117, (April 8, 1759), (177)
- R. Pococke, A Description of the East some other countries (NTY)
  (London 1743), vol. 1, p. 167.
- ۱۹۲۰) عن ابراهیم کتخدا ، انظر الجبرتی ، مج \ ص ص ۱۹۱ ــ ۱۹۲ ) Dehèrain, L'Egypte Turque. pp. 110-115.
- (١٣٥) أحمد شلبى ، ص ٤٥٧ : المعنى كما ورد بالنص : « الباشا الجديد الذى وصل مصر في ١١٣٨ هـ / ١٧٢٥ م قدم خلع المتشريف لاثنى عشر من السناجق ( البكوات ) كان أربعة منهم من الماليك » ، ثم يذكر لنا هذا المؤرخ أسماء هؤلاء البكوات .
- D. Ayalon, «Studies in al-Jabarti, JESHO, vol. 3 (1960). (NT) pp. 148-74. 275-325.
  - (۱۳۷) الجبرتي ، مج ۲ ، ص ۱٤٥٠

```
(١٣٨) ثمة مناقشة شائقة تؤكد بشدة على تركيز المجتمع المملوكي على مصالحه
الشخصية دون النظر الاعتبارات المثالية من حيث النظر للولاء والأخوة أو حقوق الرابطة •
                                                                  انظر:
R. Irwin, The Middle East in the Middle Ages: The Early
    Mamluk Sultanate, 1250-1382 (London, 1986), chapter 8, especially,
   pp. 154-6.
                       (۱۳۹) أحمد شلبي ، ص ص ٣٧٤ ، ٨٤٤ ، ٤٨٦ ·
See Ibid, p. 30 (akhadha min atba'ihi thalathata mamalik). (\\forall \cdot)
    See P.M. Holt, 'The Career if Kücük Muhammad, Studies in the
    History of the Near East (London, 1973), p. 237. Compare to Ayalon,
    Studies in al-Jaberti'. JESHO, vol. 3. part 3 (October 1960), pp.
    278-83.
See D. Ayalon, Gunpowder and Firearms in the Mamluk
                                                              (121)
    Kingdom (London, 1956), especially, pp. 96-7.
Ayalon, 'Studies in al-Jabarti,' p. 310, citing several ins-
                                                              (121)
    tances from al-Jabarti.
See D. Ayalon, 'Discharge from Servite, Banishments and
                                                              (127)
    Imprisonments in
                        Mamluk Sociey,' Israel Orienal Studies,
    vol. 2, pp. 25-50.
Ayalon, 'Studies in al-Jabarti,' p. 310, citing several passa-
                                                              (122)
    ges in Jabarti.
                                     (١٤٠) الجبرتي ، مج ١ ، ص ١١٦ ٠
Ahmad Shalabi, pp. 486, 615.
                                                              (127)
Ayalon, 'Studies in al-Jabarti'. vol. 1, pp. 190, 259.
                                                              (12V)
                                  (١٤٨) الجبرتي ، مج ١ ، ص ١٩٠٠
Ibid., vol. 2, p. 28
                                      (۱٤٩) تفسه ، مج ۲ ، ص ۲۸ •
                                           (۱۵۰) نفسه مج ، ص ۲۱۸ ۰
Ahmad Shalabi, p. 506. Dehérain, L'Egypte turque, p. 75.
                                                              (101)
Ahmar Shalabi, 481.
                                                              (101)
                                    (۱۵۳) الجبرتي ، مج ۲ ، ص ۱٤٠٠ •
Ahmad Shalabi, pp. 508-9.
                                                              (101)
Ibid., pp. 391, 628 : Jabarti, vol. 1, p. 124.
                                                               (100)
Ahmad Shalabi, pp. 345 ff : Jabarti, vol. 1, pp. 51-6.
                                                              (101)
Ibid., vol. I, p. 278.
                                                               (10Y)
Ibid., vol. 1, pp. 191-2.
                                                               (\o \)
Ahmad Shalabi, p. 188: Jabarti, vol. 1, p. 105.
                                                               (101)
Ibid., vol. 1, pp. 203-4.
                                                               (17.)
(۱٦١) عبد الكريم بن عبد الرحمن ، ورقة ٢٦ ب وعلى افندى ٢٤ ، Al. effendi .
Evliya, p. 144.
                                                               (177)
Pococke, p. 193.,
                                                              (174)
ص ص مر ۱ مج ۱ من ص الجبرتي ، مج ۱ من ص
                                                              . 90 - 98
```

Ahmad Shalabi, p. 427. (\70)

Ibid., p. 392.

(۱۹۷) این ایاس ، ص ۱۸۳

(١٦٨) انظر ما ذكرناه سابقا ، الجبرتى ، مج ١ ، من ٢٠٧ •

Pococke, p. 180.

(۱۷۰) الجبرتي ، مج (۲) ، ص ۹۱ ·

See, for example. Ahmad Shalabi, pp. 367, 518: 207.

(۱۷۲) يذكر المؤرخ ان معظم مماليك خليل بك كانوا سودا مما يشكل تناقضا فى استخدام المصطلحات ، ويعطى انطباعا قويا ان هذا الأمير واتباعه لم يكونوا اسوياء اى لم يكن أمرهم طبيعيا atypical

On back Mamluks, see Ayalon, 'Studies in al-Jabarti,' pp. 316-7.

۰ ۱۹ – ۱۷ مجلد ، ص ص ص ۱۹ – ۱۹ (۱۷۳) الجبرتی ، مجلد ، ص ص ص ۱۹ – ۱۹ (۱۷۳) Ayalon, 'Studies in al-Jabarti, p. 166.

(١٧٤) سنناقش ذلك تفصيلا في النصل الخامس •

Ayalon. 'Studies in al-Jabarti,' pp. 318-21.

لم أستخدم كلمة ( عرق ) أو ( جنس ) race بمعناها العلمي الدقيق وانما وفقا المفاهيم السائدة في العصور الوسطى وفي المجتمعات العثمانية •

(۱۷٦) الجبرتي ، مج ۲ ، ص ۱۸۰ ٠

(۱۷۷) نفسه ، مجلد ۲ ، ص ص ۵۶ ، ۲۱۰ – ۲۱۱

(۱۷۸) أحمد شلبي ، ص ٤٧٢ ، الجبرتي ، مجلد ١ ، ص ٩٨ •

(۱۷۹) يرجع العداء بين الجنود العنمانيين من ناحية والمماليك من ناحية آخرى الى هدايات الحكم العثماني ولم يختف بعد ذلك • انظر على سبيل المثال : الدياربكرى ، ورقة ١٨٧٧ من ٢٩٦ من ١٩٠٠ ب وكتاب على أفندى يوضح هذا أيضا ، وانظر أيضا المداء ضد المثمانيين كما تجلى في تصرفات اسماعيل بك بن الواظ ، وذكر الجبرتي ( مجلد ١ ، من ١١٨ ) انه لا اصدقاء للعثمانيين ولا يمكن الوثوق بهم •

(۱۸۰) الجبرتي ، مجلد ٤ ، ص ١٢٨٠

(١٨١) نفسه ، مجلد ؛ ، ص ١٢٩ حقيقة أن المماليك كانوا قد أصبحوا جزءا من المجتمع المصرى تتضع من خلال واقعة رواها الجبرتي في أحداث صفر ١٢٠٣ هـ / نونمبر ١٧٨٧ أذ يذكر أن اسماعيل بك حاكم القاهرة القوى سأل العلماء أن يرسلوا الى اسطنبول لترسل قوات لفرض النظام في مصر ، فأجاب العروسي شيخ الأزهر ( الذي كان انتخابه لمنصبه دون غيره من غير المصرين يمثل نقلة ذات طابع وطني ) قائلا انه لا حاجة لذلك فالأتراك أو العسكر الرومية لن يقدروا على العسكر المصرية والأفضل هو (كرام المسكر المصرية والتودد لهم ، فهذا أفضل من تقديم أبناء وطنك ( بلدك ) للغرباء ، ووالذي تعطيه للغرباء أعطوه لأولاد بلدكم أولى ) .

الجبرتي ، مجلد ٢ ، ص ص ١٥٣ ــ ١٥٤ -

# هوامش الفصل الثالث

- On the Mühimme Defteri, see U. Heyd, Ottoman Documents on Palestine, 1522-1615 (Oxford, 1960).
- (۲) ابن ایاس ، حس ۱۰۵ یجب آن تعزی هذه المشاعر الی حقیقة آن ابن ایاس کان ابن امیر مملوکی ، وعداؤه للبدو یعکس ثارا قدیما بین المالیك والبدو یعود الی منتصف القرن الثالث عشر عندما تم تأسیس دولة المالیك فقد ثار البدو فی هذا الوقت ضد المالیك بقیادة زعیم عربی من أصول شریفة (ینسب لآل البیت) ، وقد قمع المالیك هذه الثورة بقسوة ، المقریزی ، کتاب السلوك لمعرفة دول الملوك (القاهرة ، ۱۹۶۲) المجلد ، ج ۲ ، عصص ۲۸۲ ـ ۲۸۸ ،
  - (۳) ابن ایاس ، ص ۱۰۷ ۰
  - ۱۷۲ ، ۱۷۱ ، ۱۹۷ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۲ ،
    - ۱۷۵ ۱۷۶ می ص ۱۷۶ ۱۷۵ ،
    - ۱۹۷ ۱۹۲ ۱۹۷ ، صنفسه ، صضضنفسه ، صضالاحداد
  - (٧) ابن الياس ص ٢١٦ ، الدياربكرى ، ورقة ١٢٥ ٠
    - (٨) نفسه ٠
- (٩) خطاب من خاير بك للسلطان سليم ، كتب في ٩٢٣هـ/١٥١٧م ، وثيقة 5850/2
   نى ارشيف طوبقابى سرايى Topkapi Sarayi باسطنبول ٠
  - (۱۰) ابن ایاس ، صص ۱۲۲ ۲۲۱ ، اعیاریکری ، ورقة ۱۲۰ أ ، ۱۲۱ ب
  - (۱۱) ابن ایاس حصص ۲۹۱ \_ ۲۹۶ ، الدیاربکری ، ورقة ۱۲۳ ب ، ۱۷۲ •
- (۱۲) ابن ایاس ، صص ۲۲۰ ـ ۲۲۱ . الدیاربکری ، ورقة ۱۳۲ ب ـ ۱۳۷ ۰ ۰
  - (۱۳) ابن ایاس ، ۲۰۸ ـ ۲۰۹ ، لسیاربکری ، ورقة ۱۷۱ ب ۰
- (۱٤) ابن لیاس ، صصص ۲۷۲ ، ۲۷۸ ، ۳۸۳ ، الدیاربکری ، ورقة ۱۷۸ ب ، ۱۸۸ ب
  - (۱۵) ابن ایاس ، صص ۲۹۰ ـ ۲۹۱ ، الدیاربکری ، ورقة ۱۹۳ ب ـ ۱۹۴ ۰
- (۱٦) ابن ایاس ، صصص ۲۹۸ ، ۲۰۰ ، الدیاربکری ، وردَّ ۱۹۱ ۱۹۹ ا
  - (۱۷) ابن ایاس ، ص ۳۲۰ ، الدیاربکری ، ورقة ۲۰۷ .
- (۱۸) نفسه ، عن الزيني بركات بن موسى ، ۱۱۰ ابن اياس والدياربكرى ، صفحات متفرقة ٠
- (۱۹) ابن ایاس ، صبص ۳۲۰ ـ ۳۲۱ د یا بکری ورقة ۲۰۷ ، انظر ایضا ۱۹۷۰ ، ص ص ۲۶۳ ـ ۳۲۶ . Evliya
- (۲۰) ابن ایاس صاص ۲۲۱ ـ ۳۲۷ ، ادیاریکری ۲۰۷ ب ـ ۲۰۸ ب ۰
- (۲۱) ابن ایاس ، میمی ۳۲۸ ـ ۳۰۰ ، الدیاربکری ، ورقة ۲۰۹ ، ۲۳۲ ۱ ـ
  - ۲۲۲ ب

- (۲۲) ابن ایاس ، ص ۳۷۲ ، الدیاربکری ، ورقة ۱۲۳۲ ، ۲۳۱ ب ۰
  - (۲۳) ابن ایاس ، ص ۳۷۰ ، الدیاربکری ، ورقة ۲۳۶ ب ۰
- (٢٤) ابن اياس ، ص ٤٤٧ ، الدياربكرى ، ورقة ٢٦٢ أ ٢٦٢ ب •
- (۲۰) نفسه ، ورقة ۲۲۲ أ ، ۱۸۸ ، ۱۹۲ ، ابن اياس ، صحص ۲۷۰ ، ۲۹۳ ، ۲۹۷ .
  - (۲٦) الديارېكرى ، ورقة ۲۹۲ پ ٠
    - (۲۷) نفسه ، ورقة ۲۹۶ ب ۰
    - (۲۸) نفسه ، ورقة ۲۹۵ أ ٠
- (۲۹) نقسه ، ورقة ۲۰۸ ب · معلومات مهمة عن جانم الحمزاوى واعدامه المفاجىء في ذي الحجة سنة ۹۶۶ ه / مايو سنة ۱۹۳۸ م بامر سليمان باشا حاكم مصر ، أوردها قطب الدين محمد بن أحمد النهروالي المكي في البرق اليماني في الفتح العثماني ( الرياض ، ۱۹۳۷ ) ص ص ۷۱ ـ ۷۰ .
  - (۲۰) الدیاربکری ، ورقهٔ ۲۵۸ پ ـ ۲۵۹ پ ۰
    - (۳۱) نفسه ، ورقة ۲۰۹ ب ، ۲۹۲ ا
    - (۳۲) نفسه ، ورقة ۲۹۷ ب ــ ۲۹۸ ا ۰
  - (٣٣) نفسه ، ورقة ٣٠١ ب ٢٠٠١ أ ، ٣٠٤ ب ٠
    - (٣٤) نفسه ، ورقة ٥٠٥ أ ـ ٣٠٦ أ ٠
    - (۳۵) نفسه ، ورقة ۳۰۷ ب ــ ۳۰۹ ب ۰
  - (٣٦) نفسه ، ورقة ٢١٤ أ ، ٣١٧ ، ٣١٧ ب ، ٣٢٢ أ ، ٣٢٨ ب ٠
    - (۳۷) نفسه ، ورقة ۳۲۱ أ •
    - (۳۸) نفسه ، ورقة ۲۲۵ ب ــ ۳۲۵ ا ۰
      - (٣٩) نفسه ، ورقة ٥٣٥ أ \_ ٣٤٤ أ •
    - (٤٠) نفسه ، ورقة ٣٣٦ أ ـ ٣٣٧ پ ٠
- (٤١) لاحظ شو S. J. Shaw عن حتى أن هذه الثورة المملوكية لم يتم القضاء عليها بسرعة في عام ١٥٢٤ ، وأن أتباع أحمد ظلوا يواصلون المقاومة وسيطروا على مناطق ريفية كثيرة ٠
- J. S. Shaw, 'Landholding and Land-tax Revenues in Ottoman Egypt, in P.M. Holt, ed., Political and Social Change in Modern Egypt (London, 1968), p. 93, n. 3.

ولابد أن نضيف أن هؤلاء الأتباع كانوا من شيوخ البدو وليسوا مماليك وأن معركتهم لم تكن استمرازا للثورة المملوكية ، وأنما كانت تمردا بدويا .

- (٤٢) الدياربكري ، ورقة ١٣٣٨ ، ٣٤٠ ب ٠
  - (٤٣) نفسه ، ورقة ٣٤١ ت ٠
  - (٤٤) نفسه ، ورقة ٣٤٣ أ ٠
  - (٥٤) تفسه ، ورقة ٣٤٣ ب ٠
  - (٤٦) تفسه ، ورقة ١٣٤٥ ، ٥٥٥ ت ٠
    - (٤٧) تفسه ، ورقة ٣٤٢ ب
      - (٤٨) تفسه ، ورقة ٥٤٥ أ ٠
  - (٤٩) نفسه ، ورقة ٣٤٢ ب ، ٣٤٣ ١ ٠
    - (۵۰) مصبطفی علی ، ص ۵۷ ۰

- MD. vol. 23, p. 209, no. 708, Dhu'l-Qa'da 23, 981 (March 16, (Vo) 1574); vol. 50, p. 15. no. 59, Dhu'l-Qa'da 15, 991 (November 30, 1583); vol. 61, p. 107, no. 267, Sha'ban 24, 994 (August 10, 1585).
- MD, Vol. 22, p. 151, no. 300, Rabi' II 15, 981 (August 14, (VA) 1573).
- MD, vol. 22, p. 145, no. 290, Rabi' I 15, 981 (July 15, 1573); (YY)

  Ibid., p. 146, no. 291, same date; ibid., no. 292, same date; ibid.,
  p. 149. no. 296, same date; ibid., p. 151, no. 300; ibid., p. 152,
  no. 307. Rabi' I 26, 981 (July 26, 1573); ibid., pp. 161-2,
  no. 315, same date: ibid., p. 162, no. 316, same date.
- MD, vol. 24, p. 312. no. 845, Safar 3, 982 (May 25, 1574). (VA)
- MD, vol. 23, p. 178, no. 376. Rajab 29, 981 (November 24, (V4) 1573); vol. 36, p. 153, no. 423, Safar 2, 987 (March 31. 1579).
- MD, vol. 26, p. 264, no. 757, Jumada II 24 982 (October 11, 1574).
- See, for example, D. Ayalon, 'Studies in al-Jabarti," (A\)

  JESHO, vol. 3, 1960, part 2, p. 151 and part 3, p. 299.
  - (۸۲) حلاق ، ورقة ۸۷ ۹ •
- MD, vol. 10, p. 312, no. 503, Dhu'l-Hijja 22, 987 (May 17, 1571).
- MD, vol. 22, pp. 181-2, no. 350, Rabi' I 28, 981 (July 28, 1573).
- On the office of amir al-hajj in Ottoman Egypt see Shaw, (AE)

  The Financial and Administrative Organization, by Index.
- MD1. vol. 59, pp. 36, 38, nos. 161, 164, 172, Rabi' I 12, 993 (A7) (March 14, 1585); ibid., p. 10, no. 34, Rabi' I 25, 993 (April 26, 1585).
- MD. vol. 10, p. 312, no. 598, Dhu'l-Hijja 22, 978 (May 17, (AV) 1571); vol. 22, p. 148, no. 295, Rabi' I 15, 991 (July 15, 1573); vol. 28, p. 178, no. 413, Rajab 25, 984 (October 19, 1576).
- MD. vol. 19, p. 276. no. 552, Rabi I 26, 980 (August 6, 1572). (AA)
  Vol. 28, p. 169. no. 393 Rajab 25, 984 (October 18, 1576).
- MD, vol. 22, pp. 163-5, no. 319, Rabi' I 26, 981 (July 26, 1573).
- MD, vol. 22, p. 163, no. 318, Rabi I 26, 981 (July 26, 1573); vol. 22, pp. 165-6, no. 320, Rabi I 26, 981 (July 26, 1573); vol. 27, pp. 5-6, no. 27, Rajab 1, 983 (October 6, 1575); vol. 28. p. 169, no. 393, Rajab 25, 984 (October 18, 1576); vol. 35, p. 291, no. 738, Shawwal 986 (December 1578).
- MD, vol. 21, p. 162, no. 398. Dhu'l-Qa'da 8, 980 (March 11, (١١) 1573); vol. 26, p. 173, no. 468, Jumada I 5, 982 (August 23, 1574); vol. 27, p. 104, no. 254, Sha'ban 18, 983 (November 22, 1575); vol. 27. p. 243, no. 565. Dhu'l-Qa'da 5, 983 (February 5, 1576) al-fawa'id. p. 381.

- والجزيرى هذا المؤرخ العربى متفق مع الاقوال الذاهبة الى أن سليمان باشا حاكم مصر من ٩٣١ هـ/١٥٣٦ م حتى ٩٤١ هـ/١٥٣٨ م حتى ١٩٤٠ هـ/١٥٣٨ أمر بشنق داود بن عمر الذى كان معروفا بالكرم والعدل ، للاستيلاء على ثروته واتهم الباشا البدو بارسال غلال غير نظيفة له ، وأمر باعدام شيخين آخرين معه : انظر : المهروالي ، البرق اليماني ، ص ٧٦ ٠
- MD, vol. 50, p. 59, Dhu'l-Qa'da 15. 991 (November 30, (97) 1583): Shaw, The Financial and Administrative Organization, p. 88.
- MD, vol, 27, p. 243, no. 566, Dhu'l-Qa'da 5, 983 (Fabruary 5, 1576).
- MD. Vil. 19, p. 276 no. 552 Rabi 126, 980 (August 6. 1572). (95)
- MD, vol. 27, p. 104, no. 254, Sha'ban 18, 983 (November 22, 1575).
- (٩٦) محمد بن عبد المعطى الاستحاقى ، كتاب أخبار الأول ، القاهرة ، ١٣٠٣ هـ/ ١٨٨٠ م ، ص ١٦٧ ٠
- MD. vol. 61. p. 107. no. 267. Sha'ban 24, 994 (August 10, 1586).
- MD, vol. 21, p. 92, no. 221, Shawwal 10, 980 (February 13, (AV) 1573).
- MD. vol. 27, pp. 5-6. no. 27, Rajab 1, 983 (Octobe r6, 1575); (AA) vol. 73, p. 464, no. 1023, Shawwal 29, 1003 (May 28, 1595).
- MD. vol. 24, pp. 232-3. no. 616, Muharram 26, 982 (May (99) 18, 1574).
- MD, vol. 24, p. 250, no. 663, Muharram 26, 982 (May 18, (1...) 1574).
- MD, vol. 26, p. 229, no. 655, Jumada II, 982 (September, (\\\)) 1574); vol. 27, p. 243, no, 565, Dhu'l-Qa'da 5, 983 (February 5, 1576)
- MD, vol. 28, p. 140, no. 333, Rajab 25, 984 (October 18, (1.7) 1576).
- MD, vol. 28, p. 287, no. 715, Rajab 25, 984 (October 18, (1.7) 1577 b); vol. 34, p. 264, no. 554, Rabi' I 16, 986 (May 23, 1578).
- MD, vol. 29. p. 226, no. 517, Dhu'l-Hijja 14, 984 (March 4, (۱۰٤) 1577).
- MD, vol. 30, p. 325, no. 754, Rabi' II 14, 985 (June 30, (100) 1577): vol. 36, p. 343, no. 902, same date as above: vol. 43, p. 198, no. 358, Rajab 7, 988 (August 18, 1580).
- MD, vol. 33, p. 103, no. 213. Ramadan 20, 985 (November () 30, 1577).

- MD, vol. 36, p. 343, no. 901, Rabi II 9, 987 (May 6, 1579); (\.v) vol. 36. p. 343, no. 902, same date as above; vol. 43, p. 198, no. 358, Rajab 7, 988 (August 18, 1580).
- MD, vol. 36, p. 153, no. 423, Safar 2, 987 (March 31, 1579); (\.\lambda\) vol. 40, p. 177, no. 391, Sha'ban 11, 987 (October 3, 1579).
- Compare with Garcin, op. cit., p. 516, note 1. (1.9)
- Garcin, op. cit., p. 521 ff. (\\.)
- (۱۱۱) أنظر محمد بن أبى السرور البكرى الصديقى ، كشف الكربة فى رفع الطلبة ، تحقيق عبد الرحين ، المجلة التاريخية المصرية ، مجلد ٢٣ ، ١٩٧٦ · ص ص ص ٣٥٨ ـ ٣٥٩ . ٣٥٩ .
  - (١١٢) حلاق ، ورقة ١١٤٤ ـ ١٤٤ ب ٠
  - (۱۱۳) نفسه ، ورقة ۱۷۲ ب ــ ۱۲۰ ب ٠
- (۱۱٤) النهروالي ، مرجع سابق ، ص ص ۳۰۳ ، ۳۰۳ لنهروالي ، مرجع سابق ، ص ص ۱۱۳ ، ۳۰۳ (۱۱۹ Evliya, pp. 264, 776, 1003.
- (۱۱۵) أبو سالم العياشي ، الرحلة العياشية ، تحقيق محمد حجى ، الرباط ، ١٩٧٧ ، المحلد ١ صريص ١١٨ ـ ١١٩ ٠
- (١١٦) أحمد شلبى ، ص ١٩٣ ، حلاق ، ورقة ٢٤٠ ب ـ ٢٤١ أ ، عبد الكريم ابن عبد الرحمن ، ورقة ٢٤٠ ب ـ ١٩٣ ، ١٩٥ ، وانظر أيضا عبد الرحمن ، ورقة ٩٢ ب الخاربة فى تاريخ مصر فى المصر الحديث ، المجلة المتاريخية المغربية ( تونس ) ، يناير ، ١٩٧٨ ، مج ٢ ، أرقام ٥٣ ـ ٦٨ ، ص ص ٣٠ ـ ٥٠ ٥٠ .
- در الفرائد ، ص ۸۱۱ وما بعدها ، وعن نظام الدرك انظر: (۱۱۷) الجزيرى ، درر الفرائد ، ص ۶۸۱ وما بعدها ، وعن نظام الدرك انظر: R. Humbsch, Beiträge zur Geschichte des osmanischen Agypten (Freiburg i. Br., 1979), pp. 81, 116, 118, 133.
  - (۱۱۸) الجزیری ، ص ص عه۱ ، ۴۰۵ ۴۰۸
  - (۱۱۹) نفسه ، ص ص ص ۹۰ ، ۶۰۸ ، ۶۸۱ ۰
- (۱۲۰) انظر على سبيل المثال: نفسه ، ص ٣٧٤ ، أحمد شلبى ، ص ص ٣٤٠ ، ٣٥٥ ، ٣٥٥ ، الببرتى ، مج ١ ، ص ٢٨٥ ، ويجب أن نلاحظ أن نعت ( البزار ) قد أطلق عليه تشريفا له وتكريما لقتله آلاف البدو ( الببرتى ، مج ١ ، ص ١١١ ) وفى منتصف القرن السابع عشر مدح على أفندى البيش المصرى ( المملوكى ) لحصدهم ٤٥٠٠ رأس بدوى شحنوها كالبطيخ وأحضروها للديوان ٠
- M. Winter 'Ali Efendi Anatolian Campaign Book: A defence of the Egyptian Army in the 7th Century. Turcica, Vol. 15, 1983, p. 287.
  - (۱۲۱) أحند شلبي ، صرص ٢٠٣ ، ٤٤٢ حلاق ، ورقة ٢٣٧ أ ، ٢٣٧ ب ٠
- A. Raymond, 'Une "Revolution" au Caire sous les Mamelouks. La crise de 1123/1711,' Annales Islamologiques, vol. 6, 1965. pp. 107, 108, 112.
- R. Pococke, A Description of the East and Some Other (NYT) Countries (London, 1743), vol. 1, pp. 89, 162.

# هوامش الفصل الرابع

#### العلمساء

- H. A. R. Gibb and H. Bowen, Islamic Society and the West (1) (London, 1957), vol. 1, part 2, p. 99, and note.
- See, for example, I. M. Lapidus, Muslim Cities in the Later (Y)
  Middle Ages (Cambridge, Mass., 1967), pp. 107-13, 130-41. J. Heyworth-Dunne, An Introduction to the History of Education in Modern
  Egypt (London, 1939), pp. 28-36.
  - (٣) الجبرتي ، مج ١ ، ص ٤١٩ ٠
  - ۱۹ \_ ۱۷ ص ص ۱۷ \_ ۱۹ .
    - (٥) کفسه ، مج ۲ ، مش ۱۰۸ •
- (٦) انظر على سبيل المثال: أحمد شلبى ، ص ص ٢٢٤ ، ٤٦١ وعن طلب اسماعيل. بك من العلماء طلب العون العسكرى من اسطنبول ، انظر: الجبرتى ، مج ٢ ، ص ١٥٣
  - (٧) أنظر على سبيل المثال : أحمد شلبي ، ص ٣٧٠ ، ٢٧٥
    - ۱۰۸ ۱۰۸ ۱۰۸ می می ۱۰۸ ۱۰۸ .
      - (٩) نفسه ، مج ۱ ص ۲۸ ۰
      - (۱۰) احمد شلبی ، ص ۳۹۳ ۰
- (١١) قطب الدين محمد بن أحمد النهروالي المكي ، البرق اليماني ، تعقيق حمد. الحاسر ، الرياض ، ١٩٦٧ · ص ٤٠٠ ·
- (۱۲) انظر على سبيل ألمثال أحمد شلبي ، ص ص ٢١٤ ، ، ٢٢٤ ، ٣١٢ ، ٣٨٠ ٥٠
  - (١٣) انظر القصل الأول •
  - (۱٤) این ایاس ، ص ۱۹۵ ۰
- (١٥) نفسه ، من ٤٥٨ استخدم مصطلح قاضى عسمكر ليدل على رئيس القضاة ( قاضي القضاة ) خلال الحقبة العثمانية رغم انه في الحقبة الأخيرة كان يطلق عليه مثلا Menla ومو تحريف للفظ مولي mawla او
  - (١٦) نفسه ، ص ص ٤١٧ ــ ٤١٩ ، ٢٥٤ .
    - · ٤٥٢ ــ ٤٥١ من ص ١٥٤ ــ ٤٥٢ ·
- The Judicial Administration of Ottoman Egypt in the Seventeenth Century (Minneapolis and Chicago, 1979), pp. 12 ff., 47.
  - (۱۸) سعد الدين
- Sa' düddin, Tajül-tevarih (Istanbul, n.d.), vol. 2, p. 375; قطب الدين النهروالي ، كتاب الاعلام بأعلام بيت الله الحرام ، تحقيق ف · فستنفلد ،. بيروت ، ١٩٦٤ ، ص ٢٨٢ ·
  - (۱۹) ابن ایاس ، ص ٤٥٣ ، الدیاربکری ، ورقة ٣١٠ ٠

({13}

(٢٠) نفسه ، ورقة ٣١٧ ب ، يمكن القول استنادا الى استنتاجات عقلية ، ان سيادة المذهب الحنفي التركي تعود الى زمن قمع ثورة أحمد باشا ، الا أننا لا نملك الدليل على مدا الاستنتاج · Qanun-name-i Misir, p. 382 (11) MD, vol. 27, no. 248, p. 102, Sha'ban 18, 983 (November 22, (77) 1575). (٢٣) محمد بن أبي السرور البكري الصديقي ، التحفة البهية في تملك آل عثمان الديار المصرية ( مخطوط . H.O ه٣ فينا ) أوراق ١٤٦ أ - ١٥٦ أ ، p. 129 F. (٢٤) انظر الفصيل الخامس • (۲۵) أحمد شلبي ، ص ص ۳۰۵ ، ۳۱۵ · G. H. El-Nahal. The Judicial Administration of Ottoman Egypt, p. 14: A. Raymond. 'Le Caire sous les Ottomans, 1517-1798,' in M. Maury, A. Raymond, J. Revault. M. Zakariya, eds., Palais et Maisons du Caire. vol. 2, L'époque ottomane, (Paris, 1983), See, for example, Winter, Society and Religion. pp. 219-27, (YV) 236-41. See Lane, p. 65.  $(\Lambda \Lambda)$ Gibb and Bowen, vol. 1, part 2, p. 123. note 4, citing Jabarti, (21) vol. 4. p. 229. Winter, Society and Religion, p. 227. (4.) Evliya, p. 448; Ahmad Shalabi, p. 519; Jabarti (mention-(٣١) ing the three chief muftis). vol. 1, p. 418. ۳۲) الجبرتی ، مج ۱ ، ص ص ۸۰ ـ ۸۱ . J. Heyworth-Dunne. pp. 77-83; Jabarti, vol. 1, pp. 219, 304 (37) vol, 2. p. 75. الجبرتي ، مج ١ ، ص ص ٣٠٤ ، ٣٠٤ ، مج ٢ ، ص ٧٥٠ ۱۸۷ – ۱۸۱ مج ۱ ، ص ص ۱۸٦ – ۱۸۷ . Gibb and Bowen, vol. 1, part 2 p. 155, note 1. (40) See G. Baer, Fellah and Townsman in Ottoman Egypt, (٣٦) Asian and African Studies (Jerusalem, 1972), vol. 8, no. 3, pp. 221-56, (۳۷) ألجبرتي ، مج ۱ ، ص ص ١٦٤ ـ ١٦٥ ، ٣٦٩ ٠ See A. Loutfi el-Sayed. A Socio-Economic Sketch of the 'Ulama' in the Eighteenth Century in Colloque international sur l'histoire du Caire (DDR. 1972), pp. 313-9. (٣٩) الجبرتي ، مج ١ ، ص ٧٣ ٠ (٤٠) انظر على سبيل المثال : ابن نجيم ، الفتاوى الصغرى ( مخطوط ١١٥٥ \_ مجموعة جرت Garret \_ جامعة برنستون ) ورقة ١٦٤ \_ ب 💀 MD, vol. 74, no 494, p. 205, Muharram 24, 1005 (September 18, 1597).

on altin ca Istanbul hayan, 1988 : • ٣٣ ص ، ١ محمد رفيق : مج ١ ، ص

E. Combe, 'L'Egypte ottomane,' Precis de l'histoire d'Egypte

(Cairo, 1933), vol. 3, p. 27.

- MM, vol. 5, no. 212, p. 91, Rabi II 1, 1157 (August 31, (23) 1734). (٤٣) النهروالي ، كتاب الإعلام ، ص ٣٣٣ . MD, vol. 27, no. 249, p. 102, Sha'ban 18, 983 (November 22 1575); vol. 75, nos. 94, 95, 223, 270, 274, pp. 62, 121, 148, 149,1013 ··· (1604-5). (٥٥) انظر على سبيل المثال : احمد شلبي ، ص ٣٣٢ ، والجبرتي ، مج ٢ ، ص ۱٦٣ ٠ G. Baer, History of Landownership in Modern Egypt. 1800-(٤٦) 1950 (London, 1962), pp. 50-61. (٤٧) محمد بن أبي السرور البكرى الصديقي ، النزهة الزهية في ذكر ولاة مصر والقاهرة المعزية ( مغطوط \_ ٤٩٩٥ مجموعة جرت \_ جامعة برنستون ) ورقة ٣٥ أ ، الجبرتي ، مج ١ ، ص ١٤٨٠ (٤٨) على سبيل المثال : أحمد شلبي ، ص ٤٨٨ ، الجبرتي ، مج ١ ، ص ص ٢٩٠ ، ۱۹۷ ـ ۸ ، محمد بن أبي السرور ، مج ۲ ، ص ۹۸ • See G .Baer, 'Jerusalem Notables in Ottoman Cairo,' in A Cohen and G. Baer, eds, Egypt and Palestine; a Millenniuu of Association (868-1948) (Jerusalem, 1984), pp. 167-75; U. M. Kupferschmidt, 'Connections of the Palestinian 'Ulama' with Egypt and other Parts of the Ottoman Empire', in ibid., pp. 182-4. See also Heyworth-Dunne, p. 35. Evliya, pp. 195, 196, 205, 216, 218-9, 225, 227; 231, 235, 293. (٥١) الجبرتي ، مج ٢ ، ص ٥٧ ٠ • ٤٢٧ من اياس ، ص ٤٢٧ • Winter, Society and Religion, al-Azhar, by index. (04) Evilya, pp. 150. (01) أبو سالم العياشي ، الرحلة العياشية ، مج ١ ، ص ١٣٦٠ Heyworth-Dunne, pp. 17-18. (00) See Ibid., pp. 28-9; Gibb and Bowen, part 2, p. 154, note 3, citing Chabrol; MM, vol. 4, no. 203, fol. 48 a, awasit Shawwal, 1141 (April 30, 1729). Heyworth-Dunne, p. 25. (OV) (٥٨) لوصف قيم لنظام الازهر ودراساته في أواخر القرن التاسع عشر انظر : على **باشا** مبارك ، الخطط التوفيقية الجديدة ( القامرة ـ بولاق ، ١٨٨٧ ـ ١٨٨٨ ) مج ٤ ، حسم ۲۰ ـ ٤٤ و انظر : . Gibb and Bowen, vol. 1 part 2 pp. 98-99. See D. Crecelius, 'The Emergence of Shaykh al-Azhar as • (09) the Preeminent Religious leader in Egypt.' Colloque international sur l'histoire du Caire (DDR, 1972), yp. 109-23; See also : A. C. Eccel Egypt, Islam and Social Change: Al-Azhar in Conflict and
- Winter Society and Religion, p. 228.

al-jawhar fita-rikh al-Azhar (Cairo, n.d.), pp. 123-34.

Accommodation (Berlin, 1984), y. 203; Sulayman al-Zayyat, Kanz

- (٦١) الجيرتي ، مج ١ ، ص ٩٠ ٠
- (٦٦)، وفقا لقائمة Eccel ( ص ١٣٦ ) فان ابراهيم البرماوى الشبيخ الثانى للأزهر كان شافعيا ، وقد سقط اسمه من قائمة الزيات ( كنز الجواهن ) •
- (٦٣) الجبرتي ، مع ١ ، ص ٢٠ ، يجب أن نلاحظ أنه رغم أن الخراش عادة ما يذكو كاول شيخ للأزهر الا أن أحمد شلبي يسجل موت شيخ الأزهر سلطان المراهي ( النطق فير مؤكد ) في العاشر من جمادي الاخرة ١٠٧٦ ( ١٨ ديسمبر ١٦٦٥ ) ، الا آنه لا يقدم. لنا تفاصيل آخري ، أحمد شلبي ، ص ١٦٢ .
  - (٦٤) الجبرتي ، مج ١ ، ص ص ٢٠٨ ــ ٢٠٩ ٠
    - (٦٥) تفسه ، مع ۱ ، ص ۷۳ ، ۸۷
      - (٦٦) تفسه ، مج ۱ ، ص ۲۰۹ ۰
    - (٦٧) تفسه ، مج ۱ ، ص ص ۲۰۳ \_ ۲۰۶
      - (٦٨) نفسه ، مج ۲ ، ص ۲۵
    - (٦٩) نفسه ، مج ۲ ، ص ص ۲۵ ... ٥٤
      - (۷۰) نفسه ، مج ۲ ، ص ۲۵۲ ۰
    - · ١٦٤ \_ ١٥٩ م م م م م ١٦٤ ١٦٤ ع ٢١٥
- See G. Baer, 'Popular Revolt in Ottoman Cairo,' Der Islam, (VY) vol. 54, no. 2 (1977), pp. 213-42.
  - (۷۳) الجبرتي ، مع ۲ ، ص ص من ۸ سه ۹
    - (۷۶) نفسه ، میج ۲ ، ص ۹۳ ۰
    - (۷۹) تفسه ، مج ۲ ، ص ۱۹۲
      - · ٩٧٢ ص ٩٧٢ عبد شلبي ص
    - (۷۷) الجبرتي ، مج ۲ ، ص ۱۸۹ ٠
  - (۷۸) نفسه ، مج ۲ ، ص ص ۸ ـ ۹ ، ۱۰۳ ـ ۱۰۹
    - (۷۹) أحمد شلبي ، ص ۲۳۳ ٠
    - (۸۰) ألجبرتي ، مع ۲ ، ص ۱۵۲
      - (۸۱) تقسه یا مج۲ یا ص ۱۹۸ -
        - (۸۲) نفسه ، مج ۲ ، حس ۲۰۸

# هوامش الفصل الخامس

### الصونيسة

| A. Schimmel 'Sufismus und Heiligenverhrung im spätmitele-<br>lterlichen Agyptien (Eine Shizze),' in E. Gräf, ed., Festschrift<br>Caskel (Leiden, 1968), pp. 274-89.              | (\)<br>Werner          |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------|
| Winter, Society and Religion.                                                                                                                                                    | <b>(Y)</b>             |
| See ibid., pp. 25-31.                                                                                                                                                            | (٣)                    |
| See Chapter 1, p. 10.                                                                                                                                                            | <b>(£)</b>             |
| See Schimmel, 'Sufismus.                                                                                                                                                         | (0)                    |
| J. Heyworth-Dunne. Introduction to the History of Education in Modern Egypt (London, 1939), p. 9, note, 3, based Jabarti.                                                        | (٦)<br>on al-          |
| محمد محیی الدین الملیجی ، المناقب الکبری سه تذکرة أولی الألباب فی مناقب در التار می الله الله الله الله الله ا                                                                   |                        |
| ( القاهرة ، ١٣٥٠ هـ /١٩٣٢ ) ص ص ٦٦ ــ ٦٧ ، وعن قائمة للطرق الصوفية .<br>مي القرن التاسم عشر ، انظر : على باشا مبارك ، الخطط التوفيقية الجديدة .                                  |                        |
| ی اکرن المحاصم عمر ، اکس ، علی بات عباری ، المحصف الموقیف المجاهدی                                                                                                               | -                      |
| P. Kahle, 'Zur Organisation der Derwischorden in Egypten,' De vol. 6 (1916), pp. 149-69; F. de Jonh, Turuq and linked Ins in Nineteenth Century Egypt (Leiden, 1978), chapter 2. | r Islam,               |
| نظر De long ، النصل الأول -                                                                                                                                                      | l (A)                  |
| المليجي ، المناقب الكبرى ، ص ٨٤ •                                                                                                                                                | (4)                    |
| See Winter, Society and Religion, pp. 25-8.                                                                                                                                      | (1.)                   |
| Ibid., pp. 88-101.                                                                                                                                                               | (11)                   |
| See, for example, Jabarti, vol. 2, pp. 94, 99, 147.                                                                                                                              | (11)                   |
| See J. S. Trimingham, The Sufi Orders in Islam (Oxford, 1971), pp. 47-51, 84-90; Winter, Society and Religion, pp. 86                                                            | ( <b>1</b> 7)<br>8-93. |
| هناك استثناءات ، فقد ذكر Evliya ( ايغيليا شلبى ) تكية شاذلية في القامرة<br>سوفيون يمنيون Pvliya, p. 230.                                                                         | (۱٤)<br>چائیم فیها ه   |
| De Jong, pp. 27, 32.                                                                                                                                                             | (10)                   |
| Winter, Society and Religion, pp. 93-101.  Ibid., pp. 100-1; De Jong, p. 8; Jabarti, vol. 4, p. 120.                                                                             | (\7);<br>(\7)          |
| الجبرتي ، مج ٤ ، ص ص ١١٩ _ ١٢١ ٠                                                                                                                                                 | (14)                   |
| نفسه ، مج ۱ ، ص ۸٤ ۰                                                                                                                                                             | (11):                  |
|                                                                                                                                                                                  | •                      |

```
(۲۰) ابن ایاس ، مع ه ، ص ٤٣ •
  Evliya, p. 428.
                                                                  (11)
  Lane, p. 249.
                                                                  (27)
  De long, pp. 10, 117.
                                         (۲۳) الجبرتي ، مج ۱ ، ص ۲۷٦
  Winter, Society and Religion, pp. 98-9.
                                                                  (37)
                               (۲۵) میارك ، مج ۳ ، همص ۱۲۹ - ۱۲۰ •
  Winter, Society and Religion, pp. 104-105, 121-122.
 وانظر أيضا : توفيق الطويل ، التصوف في مصر ابان المصر العثماني • القاهرة ،
                                                        ۱۹٤٥ ، ص ۱۹۲ •
 Winter, Society and Religion, pp. 102-3, 120-1, note 47.
                                                                 (YY)
 Trimingham, pp. 37-40; De Jong; pp. 18-19; Jabarti,
                                                                 (۲۸)
     vol. 1, p. 109.
 Lane, pp. 248-9, 489. See Trimingham, pp. 40-4 and by
                                                                 (23)
     index.
                                (٣٠) الجبرتي ، مج ٢ ، ص ص ٨٩ ، ١٥٠ .
 H. A. R Gibb and II. Bowen, Islamic Soriety and the West
                                                                 (41)
     London 1965), vol. 1, part 2, pp. 190-6; De Jong, pp. 26-7.
 Evliya, p. 230.
                                                                 (27)
                                     (٣٣) الجبرتي ، مج ١ ، من ٣٣٧ ·
 Delong, p. 34, note 177.
                                        (٣٤) نفسه ، مج ۲ ، ص ۱۸۸ ٠
 See B. G. Martin, 'A Short History of the Khalwati Order
     of Dervishes,' in N. R. Keddle, ed., Schilars, Saints and Sufis:
     Muslim Religious Institutions in the Middle East since E500
     (Berkeley and Los Angeles, 1972), pp. 290-305; Winter, Society and
     Religion, pp. 105-12; E. Bannerth, 'La Khalwatiyya en Egypte,'
     Mélanges de l'Institut Dominicaine des Etudes Orientales, 8 (Cairo,
     1964-6), pp. 1-75.
 (٣٦) عبد الوهاب الشعراني ، الطبقات الكبرى • القاهرة ، بدون تاريخ ، مج ٢ ،
                                                                ص ۱۳۳ ۰
                             (٣٧) الدياربكرى ، ورقة ٣٤٦ ب ... ١ ٩٤٧ •
(٣٨) عبد الرءوف المناوى ( بضم الميم أو كسرها ) ، الكواكب الدرية في طبقات
             الصوانية ( مخطوط ، مجموعة جرت ، جامعة برنستون ) ورقة ١١٦ ١٠٠
Winter, Society and Religion pp. 107-9.
                                                                (37)
Ibid., pp. 69, 110-11.
                                                                (1.)
                            (٤١) المناوي ، الكواكب الدرية ، ورقة ٢٦٦ أ ٠
                         (٤٢) نفسه ، ورقة ١٦٥ ب ، ٢٦١ أ ، ٢٦١ ب ٠
Evliya, pp. 219, 228, 229, 255, 429.
                                                                (27)
                                         (٤٤) الجبرتي ، مج ٢ ، ص ٦٠ ٠
```

(٤٥) تقسبه ، مج ۱ ، ص ۳۰ ۰

```
(٤٦) كان مصطفى البكرى « شريفا » ويدعى أيضا نسبته الى أبي بكر الصديق ،
ولا يجب الخلط بينه وبين أسرة البكرى الصديتي ذات الاصول المصرية القديمة ( العريقة )
                 (٤٧) عن مصطفى البكرى ، انظر الجبرتي ، مج ١ ، ص ١٦٥ .
P. Gran, Islamic roots of Capitalism; Egypt 1760-1840 (Austin and
    London, 1979), p. 43 f.
C. Brockelmann, Al Bakri, Mustafa Kamal Al-Din, El. vol 1, p. 965 f.
                            (٤٨) الجبرتي ، مج ١ ، ص ٢٨٩ ، وما بعدها ٠
            (٤٩) فتح حفيد الحفني منزله بعد موته ٠ الجبرتي مج ٤ ، ص ٧٦ ٠
      (٥٠) عن سيرة حياته ، انظر ، الجبرتي ، مج ٢ ، ص ص ١٤٧ - ١٤٨ ٠
(٥١) عن سيرة حياته كاملة أنظر الببرتي ، مج ٢ ، ص ص ٦١ ـ ٦٨ ، وعن ورد
                                             السحر ، انظر : Lane, p. 251.
         (٥٢) عن سيرة حياته انظر الجبرتي ، مج ٢ ، ص ص ١٥٩ _ ١٦٥ ٠
(٥٣) الجبرتي ، مج ١ ، مصر ٢٩٤ ـ ٢٩٥ ٠ وليس مؤكدا ما اذا كانت العبارة
 للجبرتي ، وعلى أية حال فهو يكررها بما يفيد موافقته عليها ، وقد نظر الجبرتي للسمانية
                    De long, p. 28. : انظر : بغير تعاطف الخلوتية ) بغير الخلوتية )
                                    وقد رجم للجبرتي ، مج ١ ، ص ٤١٧ ٠
                     (٥٤) يوجد تاريخ باللغة العربية كتبه أحد أفراد الأسرة ٠
 انظر محمد توفيق البكري ، بيت الصديق ٠ القاهرة ، ١٣٢٣ هـ /١٩٠٥ م وأنظر
 See also N.C.D., 'Bait al-Siddik, L'aristocratie religieuse en
                                                                    أيضا:
     Egypt,' Revue du Monde Musulman, vol. 4 (1908), pp. 241-83.
                 (٥٥) تسمى القرية ايضا دهروت الأشراف أو دهروت البكرية ٠
 De long, p. 9, note 10.
 See Winter, Society and Religion, pp. 222-3; De Jong,
                                                                   (FO)
      pp. 215-17, for a genealogy of the family, and by index.
 Winter, Society and Religion, p. 223.
                                                                   ( PV)
                                   (٥٨) انظر القصل الأول ، والقصل الثاني •
 (٥٩) محمد بن أبى السرور البكرى الصديقى ، النزهة الزهية في ذكر ولاة مصر
     والقاهرة المعزية ( مخطوط ـ مجموعة جرت ٤٩٩٥ برنستون ) • ورقة ٢٧ ب _ ١٣٨ •
  See de Jong, pp. 61-62 : Evliya pp. 465-6 ; Jabarti, vol. 3,
      p. 25.
                                                                    (17)
  See de Jong p. 11.
                                                                    (77)
  Evilya, p. 474.
                (٦٣) البكرى الصديقى ، النزهة الزهية ، ورقة ٥٣ ب _ ٣٦ .
  See, for example, MM, vol. 6, no. 227, fol. 48a, awasit
                                                                    (37)
      Jumada I, 1158 (June 11-20, 1745); vol. 7, no. 758, p. 345, Sha'ban
      10, 1172 (April 8, 1759).
                                                                    (\o)
  See pp. 195-6.,
      (٦٦) محمد توفيق البكرى ، بيت السادات الوفائية القاهرة ، بدون تاريخ ٠
                                          (٦٧) الجبرتي ، مج ٤ ، ص ١١ ٠
```

Trimingham, pp. 49, 87, Gran, Islamic roots of Capitalism, pp. 38 ff.

De long, p. 76, Note 205.,

(۱۸) الجبرگی ، مج ۲ ، ص ۲۸ •

```
(٦٩) الجبرتي ، مج ٤ ، ض ١٨٥ وما بعدها ٠
(٧٠) صدر عن الديوان في القامرة عدة مراسيم ( مودعة بدار الكتب بالقامرة )
الثبت أن الجبرتي لم يكن مبالغا بشأن المعاملة التفضيلية التي شملت أبا الأنوار من قبل
المحكومة • والفرمانان المؤرخان في ١١٩٦ هـ و ١٢٠٧ هـ يخاطبان السلطات المحلية في
فرستكور والغربية يامرانها باستلناء ممتلكاته ، بما في ذلك الالتزام الخاص به من اية
     مضرائب انظر الوثيقتين رقم ٢ و ٣ رقم ٢٧٨٤ تاريخ ، دار الكتب ، القاهرة ٠
See M. Winter. "Ali ibn Maymun and Syrian Sufism in the
    Sixteenth Century,' Israel Oriental Studies, vol. 7, 1977, p. 294.
De Jong, p. 41.
                                                                 (YY)
Winter, Society and Religion, p. 140.
                                                                  (YY)
(٧٤) انظر على سبيل المثال : الجبرتي ، مج ١ ، ص ص ٢٨٤ ـ ٢٨٥ ، مج ٢ ،
                                            "ص ص ۲۸ ، ۸۹ ، ۸۹ – ۱۲۸ •
                                      (٧٥) أوردنا ذلك في موضع سابق ٠
                                                                  (Y7)
Winter. Society and Religion pp. 57. 126.
                                                                  (VV)
Ibid., pp. 143-4; Winter, 'Ali ibn Maymun,' p. 296.
Winter, Society and Religion, pp. 184-8; Jabarti, vol. 1,
                                                                  (VA)
    pp. 69, 303-4; vol. 2, 61 ff.; vol. 3, p. 238 ff.
                      (۷۹) الجبرتي ، مج ۱ ، ص ۳۳۸ ، مج ۲ ، ص ۲۵۲ ۰
                                         (۸۰) نفسه ، مج ۱ ، ص ۱۹۹
Winter, Society and religion, pp. 172-176.
Winter, pp. 153-5; A. Lutfi al-Sayyid Marsot, 'A Socio-
    Economic Sketch of the 'Ulama' in the Eighteenth Century, Collo-
    que international sur l'histoire du Caire (DDR, 1972), p. 315.
                                       (۸۲) الجبرتي ، مج ۱ ، ص ۲۸٦ ٠
Winter, Society and Religion. pp. 128-9, 150-5.
                                                                  (NT)
Lane, pp. 251-2.
                                                                  (AŹ)
                                (۸۰) الجبرتی ، مج ۲ ، ص ص ۲۹ ـ ۷۰ ۰
See Trimingham, Chapters IV and VII, for a discussion of
     the organization of the Sufi orders and their ritual and ceremonial:
                                                                  (AV)
Lane, pp. 479, 489, 491.
Winter, Society and Religion, p. 139.
                                                                  (\Lambda\Lambda)
 (٨٩) المليجي ، المناقب الكبرى ــ صفحة العنوان ، الجبرتي ، مج ١ ، ص ٢٨٧ ٠
Winter, Society and Religion, pp. 142.
                                                                  (٩٠)
                                                                  (11)
See Lane, p. 251.
                         (۹۲) الشعرائي ، الطبقات الكبرى ، مج ۲ ، ص ۱۱۸ .
Evliya, pp. 467, 469-70. By the term 'fellahin' Evliya could
     Well mean just the native Egyptians in a derogatory way. See-
```

(٩٤) الجبرتي ، مج ٣ ، ص ص ٣٩ ـ ٢٠ ٠

(٩٥) ناسه ، مج ٤ ، ص ١٢٠ ٠

Lane, p. 27.

- ر القاهرة ، ١٣٥٧هم ١٩٦١م ) مج المائف المن ( القاهرة ، ١٩٦٧هم ) مج الاستراني ، لطائف المن ( ١٩٦٩هم ) عبد الوهاب الشعراني ، لطائف المناف المناف
- See G. Baer, 'Fellah and Townsman in Ottoman Egypt,'

  Asian and African Studies (Jerusalem, 1972). vol. 8, no. 3, pp.
  221-56,
- Winter, Society and Religion, p. 57; al-Sha'rani, al-Tabaqat (AA) al-kubra, vol. 2, p. 120.
  - (٩٩) الجبرتي ، مج ٤ ، ص ص ٦٣ ــ ٦٥ ٠
- See for example, H. Inalcik, The Ottoman Empire: The, Classical Age 1300-1600 (London, 1973), pp. 187-93.
  - (۱۰۱) الشعراني ، لطائف المنن ، مج ۲ ، ص ص ۱۵۸ ۱۹۰
- See, for example, Evliya pp. 240-2, 246-2, 246-7, 251, 255. (\.\frac{1}{2})
- G. Baer, Egyptian Guilds in Modern Times (Jerusalem, (1.7), 1964), pp. 125-6.
- (۱۰۶) أحمد الدمرداشي ، كتاب الدرة المصونة في الخبار الكنانة ( مخطوط ۱۰۷۶ ـ Or ۱۰۷۳ الكتبة البريطانية ) اوراق ۲۵ ، ۲۲ ب
- See, for example, Evliya, pp. 242, 243, 244, 251, 253, 690. (1.0)
- Lane, pp. 252-3. (1.7)
- L. Fernandes, "Two Variations on the Same Theme: The (1.1)

  Zawiya of Hasan al-Rumi atd the Takiyya of Ibrahim al-Gulshani',

  Annales Islamologiques, vol. 21, (1985), pp. 95-111.
- Evliya, pp. 244-5. (1.A)
- Ibid, p. 580.

- (۱۰۹) وانظر الجبركي ، مبع ١ ، س ٤١٨
- (۱۱۰) مبارك ، مج ۲ ، ص ۱۳۰ ، مج ٦ ، ص ٥٤ ٠
- (١١١) وردت هذه الحادثة في عدة مراجع : فمن المراجع التركية : حلاق ، ورقة
- ٣٩٦ ب ــ ٣١٠ أ ومن المراجع العربية : أحمد شلبى ، ص ص ٢٥١ ــ ٢٥٥ ، الجبرتى . حج ١ ، ص ص ٨٤ ــ ٥٠ ، وانظر :
- B. Flemming, 'Die vorwahhabische Fitna im osmanischen Kairo, 1711,' Ismail Hakki Uzuncarsh'ya Armagan (Ankara, 1976), pp. 55-65; R. Peters. The Battered Dervishes of Bab Zuwayla: A Religious Riot in Eighteenth Century Cairo (a paper read at the Hebrew University in June 1985 during the International Colloquium on 18th Century Renewal and Reform Movements in Islam); Gibb and Bowen, vol. 1, part 2, p. 160, note 1. The fitna had deeper ethnic connotations than has been noticed.

- (١١٣) الجبرتي ، مع ١ ، صص ٤٩ ـ ٥٠ ٠
- (١١٤) من الشائق أن نلاحظ أن الجبرتى عندما نكر أن حسن باشا استعاد التكية البقطاشية الشهيرة في القصر العينى ، قرر أن الباشا فعل ذلك بتحريض من الدرويش لأن المبلون لهذا النوع من التدين الجبرتى ، مج ٢ ، ص ١٤٤٠ •

(۱۱۰) الجبرتي ، مج ۱ ، ص ٤١٨ • وانظر :

MM, vol. 8, no. 668, fol. 18a, awakhir Rabi' II, 1188 (July 1-10, 1774). See Daniel Crecelius, 'The waqf of Muhammad Bey Abu al-Dhahab in historical perspective,' IJMES, vol. 23, no. 1 (February 1991). pp. 57-81.

(١١٦) الشعراني ، الطبقات الكبرى ، مج ٢ ، ص ١٩٠

(١١٧) انظر على سبيل المثال حالة قاسم المغربي القصري ( المتوفي ١٥٤٦/٩٥٦ أو ١٥٥٠ ) الذي وصل لمصر لأول مرة وهو في طريقه لمكة ، ثم عاد مرة أخرى لبلده فاس الا أنه رجم الى مصر أخيرا ليستقر بها وتبعه ٥٠٠ من الصوفية ٠ المناوى ، الكواكب الدرية ، الورقة ٢٤٦ ب ـ ٤٤٧ .

(۱۱۸) انظر على سبيل المثال : الجبرتي ، مج ۱ ، ص ۲۰۰ ، مج ۲ ، ص ص ٢٦١ - ٢٦٢ • الحسين بن محمد الورثلاني ، نزهة الانظار في فضل علم التاريخ والاخبار Evliya, p. 253. بيروت ، ۱۹۷۶ م ط۲ ، ص ۲۱۰ ۰

Heyworth-Dunne, p. 12. (119)

Lane, pp. 466-467. (۱۲۰) الجبرتي ، مج ٣ ، ص ٣٩ ٠

Evliya, p. 253. (111)

Ibid., p. 242. (177)

Ibid, p. 251. (174)

See 'Kahwa,' in El, vol. 4, p. 451, by C. van Arendonk. (171)

See Winter, Society and Religion, pp. 58-9, 230-6. (140)

(١٢٦) في كتاب الشعراني ، لواقع الأنوار القدسية في بيان المهد المحمدية ٠ القامرة ، ۱۹۹۱/۱۳۸۱ مج ۱ ، ص ۹۷ ۰

(۱۲۷) يعزى هذا القول الى أبي يزيد البسطامي ( المتوفي ۲۹۱/۸۷۵) وهو صوفي فارسي شهير ، وقد أورده الشعراني في الطبقات الكبرى ، مع ١ ، ص ٥ ٠

See Winter, Society and Religion, pp. 192-5. (NYA) Ibid., pp. 236-41.

(14.) Ibid., pp. 58-9.

For a list of Sufi texts studied at al-Azhar, see Heyworth-(171) Dunne, pp. 56-7.

See Winter, Society and Religion, pp. 47, 78; al-Sha'rani al-Tabaqat al-Kubra, Vol. 2. pp. 155-6 : 1 Goldziher Uberdenbrauch der Mahya.

- Versammlungen im Islam.' WZKM, vol. 15 (1901). pp. 33-50.

(١٣٣) المناوى ، الكواكب الدرية في طبقات الصوفية ، ورقة ٥٥٥ ب ٠

(۱۳۶) الجبرتي ، مع ۱ ، ص ۳۳۷ ٠

(١٣٥) انظر : توفيق الطويل : التصوف في مصر ابان العصر العثماني ص ١٨٠ ٠

(١٣٦) الجبرتي ، مج ٢ ، ص ص ١٨ ــ ١٧ ٠

(۱۳۷) نفسه ، مج ۲ ، ص ۲۵۲ ۰

(179)

(۱۳۸) نفسه ، مج ۲ ، ص ۵۲ ۰

(۱۳۹) نفسه ، مج ۱ ، ص ۲۱۰

Winter, Society and Religion, pp. 262-72.

-See, for example, Evliya, p. 241.

(١٤٢) أنظر على سبيل المثال : الجبرتي ، مج ١ ، ص ١٠٠٠

(۱۶۳) نفسه ، مج ۱ ، ص ۳۸۲

(١٤٤) أنظر ملحوظة ١١٥ ·

(١٤٥) الجبرتي ، مج ١ ، ص ٢٦٢ ٠

### هوامش الفصل السادس

| انظر: . Lane, p. 234 و بعضهم يسيرون عراة تماما وهم موترون ومبجلون متى أن النساء ـ بدلا من تجنبهم ، فانهن يعانين من تصرف هؤلاء البؤساء معهن له في الطرقات العامة ، • | تماما ، ،       |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| M. Winter. Society & religion, pp. 112-116.                                                                                                                         |                 |
| الجبرتي ، مج ١ ، ص ٢٨ ٠                                                                                                                                             | (٣)             |
| نفسه ، مچ ۱ ، ص ۱۷ ، مج ٤ ، ص ٦٥ ٠                                                                                                                                  | (٤)             |
| رضوان باشا زاده ٠                                                                                                                                                   | (*)             |
| Ridwan Pashazade, Ta'rih-i Misir (Ms. H.O. 6; Mxt 933, Vien end of the ms.                                                                                          | na), the        |
| الجبرتي ، مج ٢ ، ص ٢٤٨ ٠                                                                                                                                            | (7)             |
| نفسه ، مج ۳ ، ص ۱۶۱                                                                                                                                                 | (Y)             |
| صطفی علی ، ص ۳۳ ۰                                                                                                                                                   |                 |
| Lane, pp. 243-245.                                                                                                                                                  | (٩).            |
| · 181 مصطفی علی ، من الله Ibid, p. 243.                                                                                                                             | (1.)            |
| H.A.R. Gibb and H. Bowen, Islamic Society and the West 1957), vol. 1, part 2, p. 202, note 3.                                                                       | (۱۱);           |
| See, for example, Evliya, pp. 471-3, 476, 551, 557, 560-3, 573, 575, 579-80, 629-30, 637, 647, 747, 749.                                                            | (11):           |
| أحمد أمين ، قاموس العادات والتقاليد والتعابير المصرية القاهرة ، ١٩٥٣ ·                                                                                              | (۱۳)<br>س ۲٦۹ ۰ |
| R. and H.H. Kriss, Volksglaube im Bereich des Islams (Wiesbad vol. 1, p. 217.                                                                                       | en 1960),       |
| See ibid., pp. 69, 112; Evliya, pp. 260-2.                                                                                                                          | (14)            |
| Ibid., pp. 650, 652, 654.                                                                                                                                           | (10)            |
| على باشا مبارك ، الخطط الترفيقية الجديدة لمصر القاهزة ، ومدنها القديمة                                                                                              | (17)            |
| القاهرة ــ بولاق ، ۱۸۸۷ ــ ۱۸۸۹ ) مج ۱۰ ، ص ۳۰ ، مج ۱۳ ، ص ٦٦ .                                                                                                     | النسهيرة (      |
| Kriss, pp. 112, 115.                                                                                                                                                | (۱۷)            |
| Evliya, p. 256.                                                                                                                                                     | (14)            |

(١٩) أحمد بن محمد الفهرى الفاسى ، الرحلة ( مخطوط ــ ١٤٠٣ دار الكتب ــ

تاریخ ) ص ص ص ۱۰۵ ، ۲۰۱ ، ۲۸۲ ،

لا يكون التاريخ الذي يتم الاحتفال فيه متفقا ، من الناحية التاريخية الصحيحة ، مع أي من التاريخين ( تاريخ الولادة أو تاريخ الوفاة ) ، ودراسة النصوص المختلفة تبين أن مصطلح المولد يمتد ليشمل أي احتفال ديني أو صوفي حتى ولو لم يكن له صلة بأي ولي . انظر :

Winter, Society and Religion, pp. 177-84; see H. Fuchs. 'Mawlid,' El, pp. 419-22.

الاً) مبارك ، مع ٣ ، ص ١٣١) J. W. McPherson. The Moulids of Egypt (Cairo, 1941), p. 29; G.E. von Grunebaum, Mohammadan Festivals (London, 1958), pp. 73-6.

الاحتفال بايام الاولياء ( القديسين ) ليس قصرا على الاسلام ، فهناك احتفالات شبيهة fairs باحتفالات انجليزية في القرن السابع عشر ، وكانت هذه الاحتفالات عبارة عن أسواق وقد ارتبطت مثل الموالد الاسلامية باسم أحد القديسين وأن فقدت طبيعتها الدينية ، انظر Blackman, The fellahin of upper Egypt. p. 253.

(٤٢) انظر على سبيل المثال ، الجبرتي ، مج ١ ، ص ١٢٠ ، مبارك ، مج ٢ ، ص ١٢٠ ، مبارك ، مج ٢ ، ص ١٠ ، مب ١١ ، ص ٥٧ . ص ص ٦٠ ، مج ١٤ ، ص ١٠ ، مب ١٤ ، مب ١١ ، ص ٥٧ . مبر ١٨ ، مبر ١١ ، مبر

McPherson, pp. 13, 15, 18; Kriss, pp. 85, 79, 173-4. (£7)

See Evliya, pp. 473-4. (££)

Mcpherson, p. 33. 

• ۷۸ ص ، ۲ مبارك ، مج ۲ م ص • ۰ مبارك ، مج ۱۳ ، ص • ۰ مبارك ، مج ۱۳ ، ص • ۰ مبارك ، مج ۱۳ ، ص

McPherson, pp. 31, 287. (£V)

Evliya, p. 472. (ξλ)

(٤٩) الجبرتي ، مج ١ ، ص ٢٢٠ ٠

Evliya, p. 476.

(٥١) الجررتي ، مج ٤ ، ص ص ٩٩ ـ ٠٤٠

(٥٢) نفسه ، ص ۱٦٣ ٠

(٥٣) مبارك ، مج ٩ ، ص ٦١ ٠

Mepherson, p. 132: Kriss, p. 106. (01)

McPherson, pp. 232, 257. (00)

Kriss, p. 61; Lane, pp. 476-7; McPherson, p. 306. (01)

(۵۷) میارك ، میج ۱۱ ، ص ۱۸ ۰

(۵۸) نفسه ، مج ۳ ، ص ۲۲ ، Mcpherson, p. 183.

(٥٩) نفسه ، مج ١٣ ، ص ٥٢ ٠

McPherson, p. 228.

(۱۱) مبارك ، مج ۲ ، ص ۲ ، مج ۱۳ . ص ۵۰ .

وعن وصف مولد البدوى في بدايته انظر : Evliya, pp. 624-626.

(٦٢) مبارك ، مج ١ ، ص ٩٢ ٠

```
McPherson, pp. 13, 18,
                                                                 (20)
Ibid., p. 52; Mubarak, vol. 1, p. 90.
                                                                 (77)
         · ۱۱۸ مبارك ، مج ۲ ، ص ٦ ، مج ۲ ، ص ٧٢ ، مج ٤ ، ص ١١٨ ·
                                           (٦٨) تفسه ، مج ٩ ، ص ٦١
                          (٦٩) نفسه ، مج ۳ ، ص ٤٠ ، مج ٨ ، ص ٧٧ ٠
McPherson, p. 199; Meyerhof, Beitraege. p. 338; Kriss,
                                                                 (Y·)
    vol. 1, p. 106.
                                        (۷۱) مبارك ، مج ۱ ، ص ۹۲ ٠
                                                          ٠ نفسه (٧٢)
         · ٩٧ من ١٤ من ٢ ، من ٨ ، من ٢ ، مج ١٤ ، من ٧٣) تلسه ، مج ٢ ، من ٢٠ ·
Evliya, pp. 624-5, 644-5.
                                                                  (VE)
                                        (۷۵) مبارك، مج ٥ ، ص ٩٤٠
                                       (٧٦) تفسه ، مج ١٥ ، ص ٤٧ · ٠
Evliya, p. 475.
                                                                  (VV)
Ibid., pp. 469-70.
                                                                  (VA)
Ibid., p. 476.
                                                                  (V9)
                                         (۸۰) الجبرتي ، مج ٤ ، ص ٣ ٠
                                         (۸۱) مبارك ، مج ۱۲ ، ص ۹۹
McPherson, p. 70.
                                                                  (\Lambda \Upsilon)
                                         (۸۳) مبارك ، مج ۱ ، ص ۹۳
Lane, p. 463; P. Kahle, Zur Organisation der Derwischor-
                                                                  (11)
    den in Egypten, Der Islam, vol. 6 (1916), p. 153, note 2.
                                        (۸۵) مبارك ، مج ۳ ، ص ۱۳۳
Evilya, p. 472.
                                                                  (\Lambda \Lambda)
(۸۷) الجبرتی ، مج ۳ ، ص ص ۳۹ ــ ٤٠ ، ميارك ، مج ٤ ، ص ص ٣٩ ، ١١٤ ،
                               مج ۱۲ ، ص ص ۹٦ ــ ۹۷ ، مج ۱۷ ، ص ۲۳
```

أحمد بن محمد الفاسي الرحالة المغربي الذي زار القاهرة في نهاية القرن الثامن عشر كان غير متعاطف مع ( الذكر ) بشكله الشعبي ، وكان قد شاهده في مسجد الحسين ( رحلة الفاسي ... مخطوط بدار الكتب المصرية ... تاريخ رقم ١٤٠٣ ) ص ٢٠٣٠

(۸۸) مبارك ، مج ۳ ، ص ۱۳۱ ، مج ٤ ، ص ۱۱۸ ·

McPherson, pp. 68, 78; Kriss, vol. 1, p. 57. G. E. von Grune baum, Mohammedan Festivals, p. 83; W.S. Blackman, An Ancient Egyptian Custom Illustrated by a Modern Survival, Man, 1925, pp. 25-6; Mubarak, vol. 1, p. 42; vol. 12, p. 106.

(۹۰) مبارك ، مج ۱۳ ، ص ۶۵ ۰

(٩٩) نفسه ، مج ۸ ، ص ۲ ، مج ۹ ، ص ص ۵ ، ۸۳ ، مج ۱ ، ص ۸ ، مج ۱ » . حن ۹ •

Evliya. p. 644. (97)

- (۹۳) مبارك ، مع ۱ ص ۹۶ ۰
- (٩٤) الجبرتي ، مج ٣ ، ص ص ١٩٠ ، ٢٢٣
- (٩٥) مبارك ، مج ، ص ١٢٣ ، أحمد أمين ، قاموس ، ص ٢١٨ ٠

McPherson, pp. 74-83.
See Winter, Society and Religion, pp. 128-3.

.28-3. (٩٦)

(۹۷) مبارك ، ميم ۲ ، ص ۷ ٠

: بن حجر المستلاني نقلا عن: I. Goldziher, Leculte des saints chez les Musulmans' Revue de l'Histoire des Religions (Paris, 1880), vol. 2, p. 310,

- (٩٩) الجبرتي ، مج ٢ ، ص ١٠٤ ٠
- Winter, Society and Religion, pp. 57, 98, citing al-ha'rani's (\.\.)
  al-Tabaqat al-kubra, vol. 2, p. 57.
  - (۱۰۱) الشعراني ، مج ۱ ، ص ص ٣٢٠ ، مج ، ص ٣٤٨ ٠
- (١٠٣) نفسه ، مج ٤ ، ص ٦ ٠ منطق الجبرتي هنا فيه خلل ، فهو لكراهينه للفرنسيين نسى انهم لم يدخلوا الموالد ه الى مصر ، فدواقع الفرنسيين لتشجيع الموالد لم تكن سوى لرغبتهم في أن تعود الأمور الى مسارها الطبيعى الذي كانت عليه بعد فترة الاضطرابات التي سببها الغزو الفرنسي ٠
  - (۱۰۳) مبارك ، مج ٤ ، ص ۱۱۸ ، مج ٨ ، ص ٢ ، مج ١٢ ، ص ٩٦ ، مج ١٠ ص ١٣٢

### هوامش الفصل السابع

- See C. van Arendonk, Sharif,' El vol. 4, pp. 32-9, P. Hitti,
  History of the Arabs (London 1960), p. 440, n. 4. This distinction
  between sharif and sayyid was adhered to particularly in Arabia.
  See H. A. R. Gibb and H. Bowen, Islamic Society and the West
  (London, 1957), vol. 1, part 2, p. 93, n. 1.
- (٢) خلال العصرين المملوكي والعثماني كان قصر مصطلح (أشراف) قد أثار امنعاضر العلماء والصوفية المصريين الذين كانوا بوجه عام من السنة ، وعلى آية حال فقد ترسخ استخدام هذا المصطلح ولم يعد من المكن تغييره ١ انظر:
- محمد توفيق البكرى ، بيت الصديق القاهرة ، ۱۳۲۳ هـ ص ٢٩٥٠، جلال الدين السيوطى ، الجاوى للفتاوى ط ٢ القاهرة ، ١٣٧٨ هـ ١٩٥٩/ م مج ٢ ، عبد الوهاب الشعرانى ، لطائف المن القاهرة ، ١٣٥٧ هـ /١٩٣٨ م مج ١ ص ص ه ، ١٠٨٨ •
- Lane, p. 135. In Persia, the descendants of both Hassan and (7)

  Husayn are called sada, see H. Lammens. Islam. Its belief and Institutions (Hebrew trans., Jerusalem, 1955), p. 110. In Chubaysh in southern Iraq, only the term sada is used, see S. M. Salim, Marsh Dwellers of the Euphrates Delta (London, 1962), pp. 62-4.
  - (٤) انظر على سبيل المثال ، مبارك . مبع ٢ ، ص ٨٤ ، مع ١٥ ، ص ١٠ ٠
    - (٥) نفسه ، مج ۲ ، س ۸۳ ، مج ۱۳ ، ص ۴۰
      - (٦) الجبرتي ، مج ٣ ، ص ٢٧٨ •
- (٧) انظر على سبيل المثال : الأهرام ١١ مارس ، ١٩٣٧ ، ٢٩ نونمبر ١٩٣٩ هـ
   البلاغ ٢١ فبراير ١٩٤٢ ، ٢٦ مارس ، ١٩٤٢ -
- (A) اليافعى ، صوفى يمنى فى القرن الرابع عشر للميلاد شرح لنا أن أى واحد. يناضل ببطولة هدو ( شريف ) حتى اذا لم يكن من سلالة النبى ( عَنْ ) ، ومن هنا فان الصوفية « أشراف » لأنهم يجاهدون نفوسهم فالنفس هى عدو الانسان الأول ، ومن هنا فهم أشراف انظر :
- عبد الله اليافعي : نشر المحاسن الغالية في فضل المشايخ الصوفية ٠ القاهرة /، ١٩٦١ ، ص ١٠٠ ٠
- See J. S. Trimingham, The Sufi Orders in Islam (Oxford, 1971), p. 27.
- (۱۰) بالنسبة لعبارات الاعجاب والتوقير التي يخاطب بها الأشراف كما ذكرها عبد الوهاب الشعراني الصوفى المصرى الشهير في القرن السادس عشر للميلاد انظر: Winter, Society and Religion, pp. 278-82.
- وانظر ترجمة الصوفى السيد محمد بن عثمان الدمرداشي الخلوتي في الجبرتي .. مج ۲ ، ص ۲۰ وعن السادة الأشراف في الطريقة القادرية انظر الجبرتي أيضا ، مج ۲ ،. ص ص ۸۹ ، ۱۵۰ ۰

- (١١) أحمد أمين ، قاموس العادات والتقاليد ٠٠ القاهرة ، ١٩٥٣ ، ص ١٩٩ ٠
- (١٢) زواج شريف من شريفة أمر مقبول اجتماعيا ، أما زواج غير الشريف من شريفة فتوضع ازاءه بعض المحاذير ، وموضوع الشرافة هذا ليس مدرجا في صعيم الاسلام الرسمي ، وانما هو قضية اجتماعية فليس هناك نصوص شرعية متصلة به ، وليس هناك ما يمنع من تغير وضع نسل الاشراف ، واختلفت الآراء في وضع ابن الشريفة من زوج غير شريف ، فبعض العلماء لا يقرون له بالشرافة انظر : . 327. . . Van Arendonk, p. 327.

اذ نقل فترى ابن حجر الهيثمى ، وانظر أيضا : السيوطى ، الحاوى ، مح ٢ ، ص ٨٣ ٠

وثمة بعض الشك أن مثل هذا الشخص كان يعتبر شريفا في المجتمع المصرى دغم ال دعواه للشرافة تكون أضعف ١ انظر : الشعراني ، لطائف المنن ، مع ٢ ، ص ٣٣ أن دعواه للشرافة تكون أضعف ١٠٠٠ انظر : الشعراني ، لطائف المنن ، مع ٢ ، ص ٣٣ لـ Lane, p. 135.

وفيما يتملق بالنظرة في القرن العشرين ، الظر : J. Berque, Histoire Sociale d'un village egyptien au xxe Siecle, Paris, 1957, p. 62.

- (١٣) الجبرتي ، مع ٢ ، ص ٥٦ ٠
  - (۱٤) مبارك ، مج ٣ ، ص ١٣٤ ٠
  - (۱۵) تفسیه ، مج ۸ ، ص ۲۱ ۰
- (۱٦) نفسه ، مج ۸ ، ص ۳۲ ، مج ۱۱ ،ص ٥
  - (۱۷) نفسه ، مج ۱۱ ، ص ۹٦
  - (۱۸) نفسه ، مج ۱۰ ، ص ۱۲ ۰
- (۱۹) نفسه ، مج ۹ ، ص ۸۶ ، مج ۱۱ ، ص ۲۶
  - وانظر أيضا:
- A. Hammer, Growing up in an Egyptian Village, London, 1954.
- Berque, p. 61 Apparently, the majority of ashraf settled in (1.) the early Islamic period, many of whom moved to Lower Egypt only more recently. Awareness of Sharifism, Like other facets of popular religion, is stronger in Upper than in Lower Egypt.

(۲۱) مبارك ، مع ۱۱ ، ص ٤ ، المقریزی ، البیان والاعراب ، تحقیق عبد المجید عایدین ، القاهرة ، ۱۹۶۱ ، صبص ۹ ـ ۱ ، ۲۸ • یقرر المقریزی بوضوح آن البدو ( العربان ) فی مصر كانوا ثائرین ضد حكم المالیك الاتراك . وقد ثاروا بقیادة امیر عربی كان هو ایضا شریفا •

- (۲۲) مبارك ، مع ۱۰ ، ص ۲۰
  - (۲۳) نفسه ، مج ۱۱ ، ص ۸۶ ۰
- See, for example, MM, vol. 78, no. 1039, p. 404, Safar 14, (72) 1022 (April 5, 1613).
- (۲۰) السيوطى ، الحاوى ، مع ۲ ص ۸۵ ، وانظر إيضا : Van Arendonk, El, pp. 324-329.

See the description of the French traveler Villamont, who visited Egypt at the end of the sixteenth century. Villamont, Voyages en Equote des années 1589, 1590 et 1591 (Cairo, 1971), pp. 215-16, See also Lane. pp. 32, 135, Green is considered a 'good' color, According to the Koran, 18: 31, the clothes worn in pararise are green.

(۲۷) عبد ألكريم بن عبد الرحمن •

'Abdulkerim ibn 'Abdurrahman, Ta'rikh-i Misr-i Qahire (Ms. Add. 7878, The British Library), fol. 97b.

وانظر أيضًا: الجبرتي، مج ٣، ص ١٩٥٠

See, for example, Evliya, p. 161.

(۲۸)

ه ۱۰ مبارك ، مج ۱۰ مص ۱۰ مس ۲۹) M. de Chabrol, 'Essai sur les moeurs des habitants modernes (۲۰)

de l'Egypte,' Description de l'Egypte (Paris. 1812), vol. 2, pp. 457-8.

(٣١) انظر على سبيل المثل : ابن اياس مج ٣ ، ص ٢١٨ ، مج ٥ ، ص ١٤٩ ،

ونيما يتعلق بحصانة الأشراف في حلب واستثنائهم من العقاب البدني انظر : H. L. Bodman, Political Factions in Aleppo 1760-1826 Durham, 1963, p. 921.

Evliya, p. 161.

MM, vol. 6, no. 268, fol. 59a, awasit Muharram 1159 (February 3-12, 1746); Ahmad Shalabi, pp. 375-472.

MD, vol. 60, no. 515, p. 217. Rabi II 3, 994 (Juy 2, 1586).

(۳۵) میارك ، مج ۱۳ ، ص ٤٤

(٣٦) عبد الكريم بن عبد الرحمن

Abdulkerim Ibn 'Abdurrahman, Tevarih-i Misr-i Qahire (a manuscript in the Süleymaniye Library. Istanbul. Hacci Mahmut Efendi, no. 4877), fol. 112b-113a.

- (۳۷) مبارك ، مج ۱۵ ، ص ۹۷ ، حلاق ، ورقة ۱۷۰ ب
  - (۳۸) نفسه ، مج ۱۵ ، ص ۹۹ ۰
- Archives Nationales, Affaires etrangères, Correspondance (79) consulaire, B 315. III, le Caire, pp. 110b, 120b.
  - (٤٠) حلاق ورقة ٢٤٣ س ... ٢٤٤ ٠
- (۱۱) اهمد شلبی ، صرص ۲۰۱ ـ ۲۰۷ ، حلاق ، ورقة ۳۰۲ ب ـ ۳۰۳ ، ، ۱ ۳۰۳ الجبرتی ، مج ۱ ، ص ۰۰ ۰
  - (٤٢) الجبرتي ، مع ٢ ، ص ١٠٣٠ .
- (٤٣) عبد الكريم بن عبد الرحمن ، ورقة ٥٦ ، ٨٧ ب ، ١٠٦ محلاق ، ورقة ٩٣ ب ، وانظر أيضًا الجبرتي ، مج ٢ ، ص ١٦٢ ٠
  - (٤٤) حلاق ، ورقة ه ٩ پ ٠
- See M. Winter, 'The ashraf and niqabat al-ashraf in Egypt (20) in Ottoman and Modern Times,' Asian and African Studies (Haifa), vol. 19, no. 1, March 1985, pp. 17-41.

- E. Tyan, Histoire de l'organisation judiciaire en pays ((17)) d'Islam, 2nd edn. (Leiden 1969), pp. 550-4; M. Gaudefroy-Demombynes, La Syrie à l'époque des Mamelouks (Paris, 1923), p. 163.
- (٤٧) ذكر ابن اياس ( نقيب الأشراف ) في موضع متواضع جدا في قوائم مناصيه الدينية ، انظر ابن اياس ، ص ٥٠
  - (٤٨) تفسه ، ص ٣٠٢ ٠
- (٤٩) يمكن للمرء أن يثبت أن التعيين قد تم بعد الفتح بوقت قصير ، وفي وقت كان الناس فيه لا يزالون خائفين من أي أجراء عثماني ، وعلى أية حال فأن العلماء المصريين لم يكونوا يترددون في الإعتراض على الحكام البعد أذا تدخلوا في الأمور المهمة أو النظام القضائي أو قيادة قافلة الحج وهذا واضح من خلال كتب التاريخ الحولني ، انظر على سبيل المثال : أبن أياس ، صحص ٢٤٢ ، ٢٤٦ ، ٢١٧ ، ١٤٨ ، ويلاحظ أن منصب نقيب الأشراف لم يكن مهما بدرجة تستوجب المواجهة مع السلطات العثمانية •
- (٠٠) من الشائق أن نلاحظ أن عبد الوهاب الشعرائي ، الصوفى الذي كتب كتبا كثيرة تضم تراجم للعلماء والصوفية خلال الأربعين سنة الأولى من الحكم العثمائي سلم يذكر منصب نقيب الأشراف ولا حتى مرة واحدة ، رغم حديثه عن الأشراف انظر : الحاشية رقم ١٠ فيما سبق
  - (٥١) الدياربكرى ، يرقة ٢١٦ ب 🕫
- (٥٢) يذكر الجبرتى أن منصب نقيب الأشراف كان ببثابة منصب ( الوالى ) لدى العثمانيين ٠
- See Gibb and Bowen, part 2, pp. 99-100.
- (٥٤) الشكوى الموجهة ضد أحد الأشراف كانت تقدم لنقيب الأشراف ، والموجهة ضد مسلم عادى كانت تقدم لقاضى الشرع ، والموجهة ضد جندى كانت تقدم لأوجاقه ( كتيبته ) •
- See R. Pococke, A Description of the East and some Other (a.e.)
  Countries (London, 1743), vol. I, p. 171; de Chabrol, p. 458.
- N.-C. D., L'aristocratie religieuse en Egypte-Bait as-Siddik,'
  Revue du Monde Musulman. 4/2. p. 275.
  - (٥٧) مبارك ، مج ١٢ ، ص ٩٦ ٠
- (٥٨) انظر الاتهامات الموجهة لعمر مكرم لدفعه أعطيات لأفراد لا يستحقونها في
   الجبرتي ، مج ٤ ، ص ص ٠ ١ ، ١٩٤ ٠
  - (٥٩) نفسه ، مج ٤ ، ص ١٦ ، مج ٣ ، ص ٢٠١ ٠
    - (٦٠) نفسه ، مع ٣ ، ص ١٩٥ ٠
    - (٦١) مبارك ، مج ٤ ، ص ١٩ ، مح ٨ ، ص ٣٩ ٠
  - (٦٢) الجبرتي ، مج ١ ، ص ٧٤ ، مح ٢ ، ص ١٥٠ ، مج ٣ ، ص ١٤٨ ، مج ٤ ، ص ١٩٦ ٠
    - (٦٣) مبارك ، مج ١٣ ، ص ٢٠ ٠
    - (٦٤) نفسه ، مج ۱۲ ، ص ۹٦ ،

- (٦٥) نفسه ، مج ١٥ ، ص ٩٦ ذكر الجبرتي نقيب أشراف رشيد ودمياط ودمنهور ٠ Gibb and Bowen, vol. 1, part 2, p. 101, no 4.
  - (٦٦) مبارك ، مج ۸ ، ص ٣٠ ٠
- See, for example, MM, vol. 7, no. 758, pp. 345-6 Sha'ban (7V) 10, 1172 (April 8, 1759); Ahmad Shalabi, p. 320.
  - واحمد شلبي ، صوص ۲۱۲ ، ۲۷۲ •
  - (٦٨) حلاق ، ورقة ١٢٤ ب ، وأحمد شلبي ، ص ص ٣١٢ ، ٢٧٤
    - (٦٩) حلاق ، ورقة ١٦٩ ب ٠
    - (۷۰) احمد شلبی ، ص ۲۲۱ ، والجبرتی ، مج ۱ ص ۷۶ ۰
- Evliya, pp. 161, 288, 328, 639.
  - · ٧٤ م ، ، مج ١ ، ص ٧٤ ·
    - (۷۳) حلاق ، ورقة ۲٦۸ ب ٠
- (٧٤) انظر قائمة بأصحاب المناصب في نقابة الأشراف من حوالي سنة ١٧٥٠ الى سنة ١٩١١ في :
- F. de Jong, Turuq and Turuq-Linked Institutions in Nineteenth Century Egypt (Leiden, 1978), pp. 220-1.
- (٧٥) مبارك ، مج ٣ ، ص ١٦٢ ، وانظر أيضا : البكرى ، بنت الصديق ، ص ٧ · غي هذا الكتاب يكنب الشيخ البكرى الذي كان نقيبا للأشراف ورئيسا لطريقة صوفية في مصر في نهاية القرن التاسع عشر وبداية القرن العشرين تاريخا لاسرته ، ويقدم لنا معلومات طريفة عن حياته لكنه يقدم لنا القليل عن العصر العثماني نقله من كتابات الشعراني والنابلسي وغيرهم ·
  - (۷٦) الکری ، ص ۲
- (۷۷) الشمرانی ، الطبقات الصغری ، تحقیق عبد القادر عطا ، القاهرة ۱۹۷۰/۱۳۹۰ ، ص ص ۵۰ ـ ۵۰ - ۲۰ ۰
- B. G. Martin, 'A Short History of the Khalwati Order of (YA)

  Dervishes, in N. R. Keddie, ed., Scholars, Saints and Sufis (Berkeley, 1972), pp. 297-8.
- (۷۹) محمد توفیق البکری ، بیت السادات الوفائیة ، القاهرة ، بدون تاریخ ، لکن یمکن ارجاع طبعه لحوالی ۱۹۰۰ ، ص ص ۳۳ ، ۵۷ ·
  - (۸۰) الشعراني ، لطائف المنن ، مج٢ ، ص ص ١٠٧ ، ١٠٦ \_ ١٠٠٠ .
- Gibb and Bowen, vol. 1, part 2. p. 101; Lane, p. 247. (A1)
- (۸۲) الجبرتی ، مج ۲ ، ص ۱۵۶ ، مج ۳ ، ص ص ۱۵ ، ۸۰ ، ۲۲۵ ۰
  - (۸۳) تفسه ، مج ٤ ، ص ۱۲۰
- See S. J. Shaw. The Budget of Ottoman Egypt, 1005-1006/ (At)
  1596-1597 (The Hague-Paris 1968), p. 182; Idem, The Financial and
  Administrative Organization and Development of Ottoman Egypt,
  1517-1798 (Princeton, NJ, 1962), p. 139; F. Vansleb, The Present
  State of Egypt (London, 1678; reprinted Westmead, England, 1972),
  p. 175.

- (۸۵) الجبرتی ، مج ۱ ، ص ۲٦٠ ، مج ۲ ، ص ص ۲۷ ـ ۲۸ ، أحمد أمين ، م ص ۱۷۲ ، البكرى ، بيت الصديق ( الترجمة الفرنسية ) ص ۲۲۷ ·
  - (۸٦) الجبرنی ، مع ۱ ، ص ۳۱۳ ۰
    - (۸۷) نفسه ، مج ۲ ۱۰۰ ص ۷۲ ۰
- (۸۸) يجب أن تلاحظ آنه في تاريخ مبكر لا نستطيع تحديده ، ربعا كان في النصف الثاني من القرن الثامن عشر ، منع الأمراء الماليك شريفا من حلب من شغل منصب تقيب الأشراف في مصر رغم أنه تلقى أمرا بالتعيين من اسطنبول ، وقد شغل هذا الشريف عدة مناصب في مصر وتزوج من أسرة البكري ٠ الجبرتي ، مج ٢ ، ص ١٠١٠٠
  - (۸۹) الجبرتي ، مج ۲ ، ص ۲۵۲ ٠
    - (٩٠) للخلفية التاريخية انظر:

For the historical background, see P.M. Holt, Egypt and the Fertile Crescent 1516-1922 (Ithaca, NY., 1966), pp. 99-100.

(۱۹) كان لمدم توفيق عبر لملاقاته الاجتماعية بالعلماء الكبار في العاصمة أثره في اقتراح الشيخ المهدى بطرده من نقابة الأشراف وقوله « مو ليس الا بنا وإذا خلانا فلا يساوى بيشك bishay ان هو الا صاحب حرفة أو جابى وقف يجمع الايراد ويصرفه على المستحقين » الجبرتى ، مج ٤ ، ص ٩٦ · وكان عبر مكرم رجلا ثريا ويدير أوقافا مهمة كوقف الامام الشافعي ، ووقف سنان باشا في بولاق • انظر الجبرتي ، مج ٤ ، ص ٩٩ • وانظر أيضا عفاف لطفى السيد :

The Political and Economic Functions of the Ulama in the 18th Century, JESHO, vol. 16 (1973), pp. 141, 153-4. Al-Mahdi meant that all of 'Umar's.

وعبارة المهدى تعنى أن كل وظائفه ( عمر مكرم ) كمدير للوقف تعتمد على منصبة كنقيب للأشراف ، وإنه إذا طرد من نقابة الأشراف فسيصبح بلا قوة اقتصادية ، فهو يختلف عن العلماء المهمين الذين كانوا مديرين للأوقاف ومدنزمين بسبب مكانتهم الاجتماعية والدينية رعم أنهم لا يشغلون مناصب في الحقيقة ، وهناك دراستان ظهرتا في مصر عن عمر مكرم : عبد العزيز مصمد الشبئاوي ، عمر مكرم بطل المقاومة الشعبية ، القاهرة ، ١٩٦٧ ، صحمد قريد أبو حديد ، السيد مكرم ، القاهرة ، ١٩٥١ ،

- (٩٤) الجبرتي ، مج ٢ ، ص ٢٥٨ ٠
- (٩٣) أنظر ترجمته في الجبرتي ، مج ٤ ، ص ص ٨٦ \_ ٨٨
  - (٩٤) تغسه ، مج ٤ ، ص ٩٩٥ ٠
    - (٩٥) تغسه ، مج ٤ ، ص ٩٦
  - (٩٦) نفسه ، مج ٤ ، ص ١٠٠
- (٩٧) شيخ مشايخ الصوفية هو رئيس المجلس الأعلى للطرق الصوفية الذي يجب Der Islam, vol. 6, (1916), p. 152. ان تعتمد الحكومة قراراته De long ويؤيد للأمراف في القرن التاسيع عشر في دراسته عن الطرق الصوفية. في هذا القرن .
- (٩٨) البكري ، بيت الصديق ، ص ٢٠ ( الترجمة الفرنسية ص ص ٢٦٦ \_ ٢٦٧ ) ٠٠

#### الذميون : اليهود والنصاري

- (۱) الأرقام الدقيقة غير متوافرة ، فحتى نهاية القرن الثامن عشر كان اجمالى عدد الاقباط في مصر يقدر بحوالى ١٠٠٠ أو حوالى ١/١ اجمالى السكان و ١/١٠) واحد على خمسة عشر ) من الأقباط (أى حوالى ١٠٠٠٠) كانوا يعيشون في القاهرة ، وكان معظم القبط يعيشون في الصعيد والفيوم وكان اجمالى عدد اليهود في الفترة نفسها حوالى ٥٠٠٠ غالبهم ( ٢٠٠٠) في العاصمة والباقى في الاسكندرية ودمياط ، ورشيد وغيرها من الدن ، انظر :
- H. Motzki, Dimma und Egalité; die nichtmuslimischen Minderheiten Agyptens in der zweiten Halfte des 18. Jahrhunders und die Expediton Bonapartes (1798-1801), (Bonn. 1979), pp. 25-6; J. Heyworth-Dunne An Introduction to the History of Education in Modern Egypt (London, 1939), pp. 84-7.
- See for example, E. Strauss (Ashtor). The History of the

  Jews in Egypt and Syria under the Mamluks (Jerusalem, 1944, in
  Hebrew), vol. 2, pp. 204-36: idem, The Social Islolation of Ahl adhDhimma,' in O. Komlos, ed., Etudes orientales à la mémoire de P.
  Hirschler (Budapest, 1950), pp. 73-94.
- Strauss, Hostory of the Jews in Egypt and Syria, vol. 2, p. 176.
  - (٤) ابن اياس ، ص ١٨٢ ٠
    - (٥) نفسه ، ص ۲۳۲ ٠
    - (٦) نفسه ، ص ۱۸٤ ٠
  - · الفسه ، ص ص ۲۰۶ ـ ۲۰۵ ، ۳۷۷ ـ ۳۷۸ ، ۳۸۸ ، ۸۰۶ ·
- (۸) على آية حال ، لابد أن نلاحظ أن هؤلاء اليهود ـ على نحو خاص ـ لم يكونوا مصريين وأنما أثوا من الولايات التركية الأخرى ، أذا كان ما ذكره الدياربكرى دقيقا أذ وصفهم بأنهم روميللى أو ترك Turk or Rumlu أنظر : الدياربكرى ، ورقة ٢٦٦ ب ، ٢٦٨
  - (٩) ابن ایاس ، ص ۲۸۹ ۰
    - (۱۰) نفسه ، ص ۲۷۶ ۰
- S. J. Shaw, The Financial and Administrative Organization (11) and Development of Ottoman Egypt. 1517-1798 (Princeton, NJ, 1962), p. 103.

See Diyarbakri. fol. 326a; Eliyahu Kapsali, Seder Eliyahu (175)

Zuta (in Hebrew), A. Shmuelevich, Sh. Simonson, M. Benayahu, eds (Jerusalem and Tel Aviv, 1966), vol. 2, p. 168; Joseph Sambari, Selections (in Hebrew), A. Neubauer, ed. (Oxford 1887), vol. I. p. 145; Diyarbakri, fol. 326 a.

Sambari, p. 145.

(17)

- (۱٤) الدیاربکری ،ورقة ۲۲۷ أ ـ ب ٠
- Kapsali, vol. 2, pp. 147-201; Sambari, p. 145.
- (١٦) رغم نن ( نحمد ) كان باشا عثمانيا الا أن تمرده ( ثورته ) يمكن النظر اليها كتمرد مملوكي ، مادام كان يعمل على عودة السلطنة الملوكية • انظر ما سبق أن تكرناه خى الفسل الأول •

Qanun-name-i Misir, pp. 381-2.

(۱۷) قانون نامه مصر ٠

- MD, vol. 7. no. 859, p. 302, Sha'ban 13, 975 (February 12, (1A) 1568): vol 30, no. 691, p. 299, Rabi' I 28, 985 (June 15, 1577). Qanun-name-i Misir, p. 386.
- See for example, Evliya, pp. 135, 179; A. Raymond, Artisans et commercants, pp. 228, 282, 335, 461-2; S.J. Shaw, ed.;
  Hüseyn Efendi, Egypt in the Age of the French Revolution (Cambridge, Mass., 1964), pp. 46, 115-6 and note 157.
  - (۲۱) الجبرتي ، مج ٤ ، ص ٢٠٥٠
- See Shaw, Hüseyn Efendi, pp. 115-16, note 157; Raymond, (77)

  Artisans et commerçands, pp. 228, 282, 459, 460, Raymond says (p. 336).
- وليس صحيحا أن معظم الصرافين كانوا يهودا ، فقد كان منهم مسلسون أكثر من
- (٣٣) من الطريف ملاحظة أن مهنة المحاسبة أو حفظ الدفاتر ارتبطت بالقبط أكثر من أرتباط مهنة الكتابة ( كتبة ) بهم ، حتى أن مسمى هذه المهنسة الأولى أصبح مرادفا لقولنا ( قبطى ) .
  - انظر الجبرتي ، مج ٢ ، ص ٢٦٢ ، مج ٣ ، ص ص ١٥٤ \_ ١٥٥ •
- See R. Pococke, A Description of the East and Some Other (75)
  Countries (London, 1743), vol. I. 176-7: H. Dehérain, L'Egypte turturque' in G. Hanotaux, Histoire de la Nation Egyptienne (Paris, 1931), vol. 5, pp. 80-2.
- Raymond, Artisans et commerçants, p. 740. (70)
  - (٢٦) عبد الكريم عبد الرحمن
- Abdulkerim ibn 'Abdurrahman, Tevarih-i Misr-i Qahire (Ms. 4877 Hacci Mahmut Collection. Suleymaniye Library, 1stanbul), fol. 7a.

Evliya, p. 135. (7V)

Lane, p. 562. (YA)

(۲۹) حلاق ، ورقة ۲۳۰ أ ، الجبرتي ، مج ۱ ، ص ۲۷ ·

Raymond, Artisans et commercants, vol. 1. p. 27.

- EAVE MM, vol. 8, no. 395, p. 197, awasit Jumada I, 1179 (October (3.) 26 December 4, 1765). MM, vol. 8, no. 343, pp. 171-2, awa'il Safar, 1179 (July 20-29, 1765); no. 345, pp. 172-3 (same date); no. 380, pp. 183-9, awakhir Ramadan, 1179 (March 3-12, 1766); no. 475, pp. 242-5, awa'il Muharram, 1180 (April 15-24, 1766). See J.M. Landau, Jews in Nineteenth Century Egypt (New **(37)** York 1969), pp. 134, 150, 157, 171, 205, 207, 215, 239, 243. MD, vol. 42, no. 1011, pp. 330-1, Shawwal 21; 988 (Novem-(37) ber 29, 1580). Pococke op. cit., p. 172. (37) (٣٥) في العصور الوسطى عندما كان موظفو الجمارك في الاسكندرية مسلمين بالفعل كانت مناك نزاعات خطيرة بينهم وبين الحجاج المغاربة • انظر على سبيل المثال النقد المرير الذي يوجهه ابن جبير الرحالة الأندلسي ضد موظفي الجمارك في عهد صلاح الدين الأيوبي الذين قابلهم في رحلته خلال الثمانينيات من القرن الثاني عشر الميلادي في الاسكندرية وفي قوص بصعيد مصر ٠ انظر ابن جبير ، الرحلة ، ليدن ، ١٩٠٧ ، ص ص ٣٩ ـ ٢٠٠٠ MD. vol. 30, no. 733, Rabi I 8, 985 (May 26, 1577). (٣٦) lbid., vol. 7, no. 859, p. 302, Sha'ban 13, 975 (February (TY) 12, 1568). Ibid., vol. 3, no. 691, p. 299, Rabi' I 28, 985 (May 13, 1580). (TA) See A. S. Ehrenkreutz, Saladin (Albany, NY, 1972), p. 180. (٣٩) MD. vol. 50, no. 170, Dhu'l-Qa'da 1, 993 (October 25, 1585). (1.3) Ibid., vol. 35, no. 750, p. 296. Sha'ban 19, 986 (October 21, (13) 1578). Ibid., vol. 53, no. 427, p. 147. Sha'ban 25, 992 (September 1, (23) 1584). MM, vol. 8, no. 527, fol. 142 a. awasit Rajab, 1181 (Decem-(27) ber 3-12, 1767). Ibid., vol. 4, no. 334, fol. 75a. (the volume contains documents from 1139/1726 until 1146/1733), For the general Ottoman background, see O. L. Barkan. Teh Price Revolution of the Sixteenth Century: A Turning Point in the Economic History of the Near East,' IJMES, vol. 6 (1975), p. 6 f. MM., vol. 3, no. 63, fol. 13b, awasit Sha'ban, 1132 (June -(£0) 18-27, 1720). G. Baer. Egyptian Guilts in Modern Times (Jerusalem, (23) 1964), p. 29. Evliva pp. 366, 370-1. (2Y)
- Sambari, Selection p. 156; Shaw, Hüseyn Efendi, p. 132; (11) Raymond, Artisans et commerçants, pp. 440, 460, 649.

(EA)

Ibid., pp. 406, 476.

. (٥٠) عبد الرحيم عبد الرحمن عبد الرحيم ، دور المغاربة في تاريخ مصر في العصر الحديث ، المجلة التاريخية المغربية ( تونس ) مجلد ١٠ ــ ١١ ( يناير ١٩٧٨ ) من ٥٩ ٠ Sambari, Selections, p. 150. (٥١) حلاق ، ورقة ١٢٧ ب Sambari, p. 161. MD, vol. 34, no. 42, p. 22, Safar 22, 986 (April 30, 1578); (70) vol. 36. no. 462, p. 169, Safar 9, 987 (April 7, 1579). No. 462 p. 169 Safar 9. 987 (April 7, 1579). (94)

Sambari, Selections, p. 150. (0£)

- See D. Crecelius. The Roots of Modern Egypt: A Study (00) of the Regimes of 'Ali Bey al-Kabir and Muhammad Bey Abu al. Dhahab 1760-1775 (Minneapolis and Chicago, 1981), pp. 132-3.
- Ibid., p. 133 : J.W. Livingston, 'Ali Bey al-Kabir and the (10) Jews Middle Eastern Studies, vol. 7 (1971), p. 225.
  - (٥٧) الجبرتي ، مج ١ ، ص ٣٨٠ وما بعدها ·

Lane, p. 559. (OA)

- MD vol. 75, ni. 191, p. 108 (the volume contains documents (09) from Dhu'l-Hijja 1011 through Sha'ban 1013).
- (٦٠) انظر قطب الدين النهروالي ، كتاب الاعلام باعلام بيت الله الحرام ، نحقيق ف • فستنفلد • بيروت ، ١٩٦٤ • ص ص ٣٣٣ ـ ٣٣٤ •

Winter, 'A Seventeenth-Century Arabic Panegyric of the Ottoman Dynasty, Asian and African Studies, Vol. 13 (July 1979), pp. 145-6.

- (٦١) أحمد شلبي ، ص ص ٥٩٠ ــ ٥٩١ •
- MM, vol. 7, no. 359, fol. 166a, awasit Rabi' II, 1170 (January (77) 3-12 1757).
- MM. vol 5, no. 150, p. 60, awasit Rabi' I, 1147 (August (77) 11-20, 1734).
- MM, vol. 5, no. 699, pp. 250-1, awakhir Muharram, 1155 (31) (March 28 April 6, 1742).
- MM, vol. 5, no. 512, p. 188, awasit Safar. 1153 (May 8-17, (No)
- MM, vol. 7, no. 367, p. 166, awasit Rabi II. 1170 (January (77) 3-12, 1757).
- MM, vol. 8, no. 373, p. 185, awa'sit Muharram, 1180 (June (JV), 9-18. 1766).
- MM, vol. 7, no. 367, p. 166, awasit Rabi' II; 1170 (January  $(\Lambda \Lambda)$ 3-12, 1757).
- (79) Shaw, Hüseyn Efendi, p. 64.
  - (٧٠) الجبرتي ، مع ١ ، ص ١٤٦ ٠ .تم الغاء الجزية في مصر سنة ١٨٩٥ ٠

| المناه الساري مساري الماري الم | 21-           |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| A. Raymond, 'Le Caire sous les Ottomans / 1517-1798,' in<br>M. Maury, A. Raymond, J. Revault. M. Zakariya, en<br>Maisons du Caire (vol. 2; Euoque Ottimane, XVIe-X<br>(Paris, 1983), p. 80.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | de Palais at  |
| See, for example, Landau, Jews in Nineteenth Century Egyp pp. 152, 157-8, 205.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | t, (97)       |
| Evliya, p. 190.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | (44)          |
| Ibid.; Pococke, p. 170.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | (31)          |
| Raymond. 'Le Caire sous les Ottomans,' p. 81.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | (90)          |
| Ibid., p. 35.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | (٩٦)          |
| Sambari, Selections, p. 157.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ( <b>1</b> V) |
| Evliya uses the expression merd olmak. Which is equivalent to the Arabic halaka, to denote the death of non-Musi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | • •           |
| Evliya, p. 514.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | (44)          |
| G. H. et-Nahal, The Judicial Administration of Ottomar<br>Egypte in the Seventeenth Century (Minneapolis and C.<br>p. 57.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |               |
| See, A Collection of documents concerning the Family of al-Sadat al-Wafa'iyya. Ms. Ta'rikh 2784. Dar al-Kutub, ments nos. 10, 22, 39.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |               |
| ایاس ، ص ص ٤٢٣ ـ ٤٢٠ •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | (۱۰۲) این     |
| MD, vol. 28, no. 348, p. 149, Jumada I 13, 984 (August 8 1576); vol. 73. no. 933, p. 423, Shawwal 13, 1003 (Juvol. 78, no. 209, p. 85, Safar 13, 1018 (May 18, 1609).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |               |
| Ibid., vol1. 35, no. 336, p. 132, Jumada II 5. 986 (February 21, 1561).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | (1.5)         |
| بد شلبی ، ص ۵۳۰ ۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | (۱۰۵) أحم     |
| آن الكريم ٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | (۱۰٦) القر    |
| Winter, Society and Religion, ppp. 284-5.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | (۱۰۷)         |
| See p. 211 above.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | (۱۰۸)         |
| See, for example, D. vol. 28, no. 616, p. 254, Rajab 25, 984 (October 18, 1576); vol. 29, no. 75, p. 31, Ramadan ber-16, 1576); no. 238, p. 98, Dhu'l-Qa'da 2, 984 (Janua                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 25, (Decem-   |
| Ibid., vol. 33, no. 549, p. 269, Dhu'l-Qa'da 27, 985 (Feburary 5, 1578.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | (111)         |
| رتی ، مج ۱ ، ص ۱۸۸ ۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | بجاا (۱۱۱)    |

(۱۱۲) نفسه ، مج ۲ ، ۱۰۳ ۰

۱۵۵ ـ ۱۵۶ ـ ص ص ۱۵۶ ـ ۱۵۵ .

```
(۱۱٤) نفسه ، مج ۲ ، ص ص ۲۰ ، ۲۱ ، ۵۶ ، ۱۱۹ – ۱۲۰
                                     (۱۱۵) نفسه ، مج ۲ ، ص ۲٦۲ ٠
See, Shaw, The Financial and Administrative Organiza.
    tion, p. 140; idem, Hüseyn Efendi, pp. 94, 115-16, 132, 159; Ray-
    mond, Artisans et commerçants, pp. 228, 282, 460,
R. Humbsch Beiträge zur Geschichte des osmanischen
                                                             (117)
    Agyptens nach arabischen Sultans und statthalterurkunden des
    Sinai-losters), (Freiburg, 1976), pp. 347, 349. It is true that the
    monks possessed an imperial edict issued by Selim II forbidding the
    Jews to stay in Sinai. See K. Schwarz. Osmanische Sultanurkun-
    den des Sinai-Klosters in türkische Sprache (Freiburg, 1970), pp.
    41-2.
                                   (۱۱۸) الجبرتي ، مج ۱ ، ص ۱۱۲ ٠
Lane, p. 556.
                                                             (119)
                                (۱۲۰) ابن نجیم ، فناوی ، ورقة ۳۹ ب ۰
(۱۲۱) ابن ایاس ، صرص ٤٤٥ ، ٤٧٥ ـ ٤٧٦ ، الدیاربکری ، ورقة ١٢٦ ب ...
                                                                · 1 17V
                                       (۱۲۲) أحمد شلني . ص ۲۳۸ ٠
        (۱۲۳) الدیاربکری ، ورقة ۲۲۲ ب _ ۲۲۳ ، ابن ایاس ، ص ۴٤٥ .
(١٢٤) الجبرتي ، مج ١ ، ص ٢٠١ ، محمد بن سليم الحفناوي ، منتهى العبارات.
          ( مخطوط .. ٤٩٩٢ مجموعة جرت يهودا ــ جامعة برنستون ) ورقة ٣٧ ب ٠
                               (۱۲۵) این نجیم ، فتاوی ، ورقة ٦٩ ب ٠
 (١٢٦) نفسه ، الأشباه والنظائر ( مخطوط ٨٣٣ مجموعة جرت يهودا ، جامعة
                                                  برنسبتون ) ورقة ۲۲۵ أ ٠
 Winter Society and religion, pp. 263-264.
                                                               (YYY)
                 (١٢٨) أبن نجيم ، الأشباء والنظائر ، أوراق ٢١٢ _ ٢١٩ .
 Documents from a private collection in the United States
                                                               (179)
     on Jews in Ottoman Egypt.
                                                              (140)
 El-Nahal, p. 42.
 (۱۳۱) الأجهوري ، الزمرات الوردية من قتاوي الشيخ الأجهوري ( مخطوط ۲۷۱ من
 مجموعة ٨٩٥ جامعة كاليفورنيا _ لوس انجلوس ) غير مرقم ٠ وعن اليهود الشارقة
                                Sambari, Selections, p. 150. : انظر
```

Winter Society and Religion, pp. 287-288.

Lane, p. 241.

(177)

(144)

### هوامش الفصل التاسع

- A. Raymond. The Ottoman Conquest and the Development (1) of the Great Arab towns, International Journal of Turkish Studies, vol. I, no. 1, 1979-1980, pp. 84-101.
- Ibid., pp. 91-92. Idem, Essai de géographie des Fuartiers de (7) résidence aristocratique au, Cairo au XVIIIe siècle, JESHO, vol. 6, 1963, pp. 58-103.
- See Qanun-name-i Misir, p. 369. (7)
- G. Baer, Village and City in Egypt and Syria, 1500-1914.' (1) in G. Baer, Fellah and Townsman in the Middle East; Studies in Social History (London, 1963, p. 56).
- ره) يذكر J. A. McCarthy إن هذه الأرقام تشير الى عدد البيوت لا عدد الأفراد ، وونقا لهذا الفرض ، فإن عدد سكان القاهرة سنة ١٨٠٠ يكرن ٢٩٠٠ مقط • في : J. A. McCarthy 'Nineteenth Century Egyptian population' in : E. Kedourie (ed.) Middle eastern economy (London, 1976), pp. 1-39.
- ويقول Lane الذى عاش في القاهرة ويعرفها جيدا ، ان عدد سكانها سنة ١٩٣٥ كان مدد سكان مصر كلها ٥ر٢ مليون ) وهو تقدير يؤكد تقدير مكارثي ٠ ...
- ۲۶۰٫۰۰۰ ( وعدد سخان مصر کلها ۱٫۰۰ ملیون ) وهو تعدیر یوکد تعدیر محارسی Lane, p. 4.
- Raymond, 'The Ottoman Conquest,' p. 92.
- Baer, Village and City in Egypt, and Syria, pp. 56-57. انظر (۷)
- ومن الطريف أن نلاحظ أن على المكس من الفكرة الشائمة التى مؤداها أن الفلاحين لا يفادرون قراهم أو نادرا ما يفادرونها ، فأن لدينا برهانا واضحا أن الفلاحين المصريين تد ماجروا حتى اسطنبول بحثا عن الرزق وفى فرمان صدر سنة ١٩٧٦ نفهم منه أن اسطنبول مليئة بالفلاحين المصريين الذين يتسولون فى الأسواق ، ويأمر الفرمان بضرورة اعادتهم الى قراهم ونفهم من الفرمان أن هذه ليست حالة فردية •
- MD, vol. 27, no. 947, p. 369, Dhu'l-Hijja 8, 983 (March 10, 1576). See also ibid., Vol. 22, no. 311, p. 159, Rabi' I 26, 981 (July 26, 1573).
- ويقدم لنا المؤرخ الحولى التركى الدياربكرى دليلا على الطريقة المؤلة التي كان يعاقب بها الفلاحون الذين يمكثون في القاهرة الدياربكرى ، ورقة ٣١٢ ١ •
- (۸) مصطفى على ، أيفليا شلبى ، أبو سالم عبد الله العياشي فى الرحلة العياشية ( الرباط ، ۱۹۷۷ ، ۲ ميم ) ، الحسين بن محمد الورثلانى ، نزهة الانظار فى فضل علم التاريخ والأخبار ( ط ۲ ، بيروت ، ۱۹۷۶ ) أحمد بن محمد الفاسى ، الرحلة ( مخطوط ـ تاريخ رقم ۱۶۰۳ دار الكتب بالقاهرة ) .
- P. Belon, Voyage en Egypte de Pierre Belon du Mans, 1547 (Cairo, 1973).

| A. Raymond, 'Le Cairo sous les Ottomans, 1517-179<br>Maury, A. Raymond, J. Revault, M. Zakari<br>du Caire, vol. 2, Epoque Ottomane (Paris, 1983                     | ya, eds., Palais et                   |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|
| See Shopter 8.                                                                                                                                                      | (1.)                                  |
| Raymond, 'Le Caire sous les Ottomans,' p. 35.                                                                                                                       | (11)                                  |
| ص ۶۰ ۰                                                                                                                                                              | (۱۲) مصطفی علی ،                      |
| الخامس •                                                                                                                                                            | (١٣) انظر الغصيل                      |
| ، ۲۸۶ ، الفاسی ، ص ۱۳۵ ۰                                                                                                                                            | (۱٤) الورثلاثي ، صو                   |
| Raymond, Le Caire sous les ottomans, p. 35.                                                                                                                         |                                       |
| Ibid.                                                                                                                                                               | (10)                                  |
| Ibid.                                                                                                                                                               | (F1)                                  |
| Evliya, p. 383.                                                                                                                                                     | (۱۷)                                  |
| Ibid., p. 382.                                                                                                                                                      | (١٨)                                  |
| MD, vol. 26, no. 755, p. 263, Jumada II 24, 982 (Oc. 1574).                                                                                                         | etober 11, (\9)                       |
| ص ۹۱۸ ۰                                                                                                                                                             | (۲۰) أحمد شلبي ،                      |
| . 1 177                                                                                                                                                             | (۲۱) حلاق ، ورقة ۱                    |
| المثال أحمد شلبي ، ص ص ٣٢٦ ، ٣٥٢ ، ٤٦٧ ، ٤٦٧ ،                                                                                                                      |                                       |
| D. Aylon, «Studies in Aljabarti 1» JESHO, Vol. 306.                                                                                                                 | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |
| ص ص ۸۲ ـ ۸۸۳ •                                                                                                                                                      | (۲۳) أحمد شلبي ، ٠                    |
| MD. vol. 23, no. 390, p. 184, Shawwal 3, 981 (Jan 1573).                                                                                                            |                                       |
| س ص ٧٤ه ــ ٧٥ه ، الجبرتي ، مج ١ ، ص ١٤٤ ٠                                                                                                                           | (۲۵) أحمد شلبي ، ص                    |
| ى ٣٠٥٠                                                                                                                                                              | (۲٦) ابن اياس ، م                     |
| Qanun-name-i Misir, p. 378 (33).                                                                                                                                    | (۲۷) قانون نامه م                     |
| ص ص ۷۶ه ـ ۵۷۰                                                                                                                                                       | (۲۸) أحمد شلبي ، ،                    |
| Evliya, pp. 281-282.                                                                                                                                                | (٢٩)                                  |
| السرور البكرى الصديقى ، النزهة الزهية فى ذكر ولاة مصر<br>مجموعة جرت ٤٩٩٥ ) جامعة برنستون ، ورقة ٢٩ ب ، ١٦٥ ،<br>٢٧ ب ، عبد الكريم بن عبد الرحمن ، ورقة ٧ ب ، ١١ ب ، | القاهرة المعزية (مخطوط،               |
| Evliya, pp. 131, 306.                                                                                                                                               | (71)                                  |
|                                                                                                                                                                     |                                       |

See Qanun-name-i Misir, p. 378.

(77)

- (٣٣) لا يجب الخلط بينه وبين منصب الباشا الذي كان يطلق عليه أيضا لفظ وال ( حاكم الولاية ) •
- A. Raymond, 'Problèmes urbains et urbanisme au Caire' in (72).

  Colloque international sur l'Histoire du Caire (DDR, c. 1972),
  pp. 358-60.
  - (۳۵) ایاس ، ص ص ص ۲۷۱ ، ۲۸۲ ، ۳۳۰
- A. Raymond, Artisans et commerçants pp. 588-96; S. J. (77)

  Shaw, The Financial and Administrative Organization and Development of Ottoman Egypt, 1517-1798 (Princeton, NJ, 1962); pp. 118-21.
- Qunun-name-i Misir, p. 282 (41); G. H. El-Nahal, The Judicial Administration of Ottoman Egypt in the Seventeenth century (Minneapolis and Chicago, 1979), p. 63.
- On the hara, see A. Raymond, 'Quartiers et mouvements (7A) populaires au Caire aux XVIIIe siècle,' in P. M. Holt, ed., Political and Social Change in Modern Egypt London, 1968), pp. 104-16; idem, Artisans et commerçants, pp. 441-8; idem, 'Problèmes urbains et urbanisme.
  - (٣٩) اين اياس ، صمص ١٦٤ ، ١٧٤ ، ٣٠٩
    - (٤٠) عبد الكريم بن عبد الرحمن ورقة ٧ ب
      - (٤١) مصطفى على ، ص ٣٤٠
  - (٤٢) الدياربكري ، أوراق ٢٩١ أ ، أحمد شلبي ، صحص ٥١٤ ، ٦١٨ ٠
- درقة ۱ ۲۹۰ ، ۲۹۰ ، الدياربكرى ، الفلار على سبيل المثال : ابن اياس ، ص ۲۹۰ ، ۲۹۱ ، الدياربكرى ، Evliya, pp. 160, 343-344.
  - ٠ ٣٤٤ ـ ٣٤٣ ، ١٦٠ ص ص ٢٤٠ ، ٣٤٣ ٢٤٤
- See, for example, 'Abdulkerim ibn 'Abdurrahman Tevarih-i (£6)

  Misr-Qahire (Ms. 4877 Hacci Mahmut Collection, Süleymaniye Library, Istanbul), fol. 30 b-31a: MD, vol. 5, no. 272, p. 118, Safar 29, 973 (September 25, 1565); vol. 33, no. 214, p. 105, Ramadan 20, 985 (December 1, 1577); vol. 34, no. 54, p. 27, Muharram 14, 986 (March 23 (1578); Ibid. no. 116 p. 55. Muharram 20, 986 (March 29, 1578); vol. 45, no. 1144, p. 97, Rajab 6, 989 (August 6, 1581).
- Evliya, p. 160. ، ورقة ٢٨٤ ب ، (٤٦)
- MD, vol. 21, no. 245, p. 101, Shawwal 17, 980 (February 20, (£V) 1573); vol. 23, no. 114, p. 54, Jumada II 8, 981 (October 5, 1573).
- (٤٨) أحمد بن سعد الدين الغمرى ، ذخيرة الاعلام ( مخطوط ـ عربى ـ ١٨٥٠ ،
   المكتبة الوطنية ، باريس ) ورقة ١٨١١ .
  - (٤٩) مراجع عن الطاعون انظر عني سبيل المثال:
- ــ مؤلف مجهول ( بدون عنوان ــ محطوط عربی ــ ۱۸۵۶ ــ المكتبة الوطنية بباريس ، ورقة ۱۵۲ ــ بـ ۱۱۵۷ ) .

Evliya, p. 515.

```
ــ حلاق ، ورقة ۱۱۸ ب ، ۱۵٦ ب ،
    ـ احمد شلبي ، حريص ١٥٥ ، ١٦٩ ، ١٧٠ ، ١٩٠٣ ، ١٨٩ ، ١٠٧ ـ ٢٠٠ -
                                  سالجبرتی ، مج ۲ ، ص ۵۱ ، ۲۹۱ •
E. Combe, 'L'Egypte ottoman' in précis de l'histoire d'Egypte Vol. 3,
    Cairo, 1933, pp. 28, 31, 34.
Raymond, 'Problemes urbains et urbanisme' p. 365.
Lane, p. 2.
                                                              (°°)
A. Raymond, 'Le Caire - Economie et société urbaines à
    la fin du XVIIIe si&cle. L'Egypte au XIXe si&cle (Paris 1982),
    p. 134.
                                                              (44)
Lane, p. 3, note 1.
(٥٣) البكري الصديفي ، ( مخطوط _ مجموعة جرت ٤٩٩٥ ) ورقة ٧٦ أ ، حلاق ،
                                                           ورقة ١٣٨ أ٠
See M. c. Dols, 'The Black Death in the Midde East (Prin-
    ceton, NJ, 1977), chapter V: D Dyalon, The Plague and its Effects
    upon the Mamluk Army,' Journal of the Royal Asiatic Society
    (1946), pp. 67-73.
                 (٥٥) الجبرتي ، مج ٢ ، ص ١٩١ ، أحمد سلبي ، ص ١٧٠
(٥٦) نفسه ، ص ٢٩٣ ، محمد بن أبي السرور البكري الصديقي ، التحفة البهية في
         تملك أل عثمان الديار المصرية ( مخطوط . H.O، ه فينا ) ورقة ١١٣ ب ·
                                  (٥٧) ابن ایاس ، مج ؛ ، ص ۲۹۸ ٠
         (٥٨) الدياربكرى ، ورقة ٣٤٠ أ ، ابن اياس ، صحص ٢٤٨ - ٢٤٩ ٠
Qanun-name-i Misir. p. 379 (34).
                                                (٥٩) قانون نامه مصر
The Continuator of Ishaqi, fol. 140-141a.
                                                              (7.)
                                           (٦١) محمد بن يوسف الحلاق
Mohammad ibn Yusuf al-Hallaq, Ta'rikh-t Misr-i Qahire (Ms. H.O.S).
    Vienna), fol. 87 b.
                                 مخطوط H.O ، ۳۷ فینا ، ورقة ۸۲ ب
Qanun-name-i Misir, p. 383 (45).
                                           - (۱۲) قانون نامه مصر
                                          (٦٣) مصطفی علی ، ص ٣٤٠
Evliya, pp. 195, 365.
                                                               (75)
Johann: Wild, Voyages en Egypte, 1601-1610, p. 316.
                                                               (NO)
                                      (٦٦) الجبرتي ، مع ١ ، ص ٧٩ ٠
                                            (٦٧) مصطفی علی ، ص ٣٨٠
```

 $(\Lambda\Lambda)$ 

(٦٩) مصطفى على ، ص ١٤٤٠

# المجتمع المنزئ تمت التعكم العثماني

| نقسه ، ص ص ٤٣ ــ ٤٣ •                                                                                                                                           | (Y+)               |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|
| Evliya, p. 385; See also Wild, op. cit., p. 103.                                                                                                                | (V\)               |
| On the Physicians see ibid., pp. 367-8, 385; Raymond, 'Pro                                                                                                      | (YY)               |
| , blèmes urbains et urbanisme, p. 365 ; idem, Artisans et comm<br>pp. 460, 493, 534, 551.                                                                       | nercants,          |
| Evliya, pp. 262-4.                                                                                                                                              | (ŸT)               |
| Raymond, 'Problèmes urbains et urbanisme,' p. 365.                                                                                                              | (¥٤)               |
| Evliya, pp. 264 ff.                                                                                                                                             | (V°)               |
| G. Baer. Egyptian Guilds in Modern Times JJerusalem, 1964), p. 118.                                                                                             | (VI)               |
| مصطفی علی ، ص ۳۱ ۰                                                                                                                                              | (VV) <sub>.</sub>  |
| Lane (p. 343) enumerates between 60 and 70 hammams.                                                                                                             | (VA)               |
| Evliya, pp. 257-60.                                                                                                                                             | (V¶) · ·           |
| Ibid., pp. 588-9; Raymond 'Problemes urbains et urba-<br>nisme' pp. 361-2.                                                                                      | <b>W</b> 5         |
| Sse E. Strauss (Ashtor), 'The Social Isolation of Ahl adh-<br>Dhimma,' in O. Komlos. ed., Etudes orientales à la mémor<br>Hirschler (Budapest, 1950), pp. 82-5. | (A1)<br>ire de P.  |
| أحمد شلبي ، ص ۲۷۳ ، الجبرتي ، مج ۱ ، ص ۱۰٤ ٠                                                                                                                    | (7A)               |
| Evliya, p. 383.                                                                                                                                                 | ( <b>7</b> %)      |
| Jean Palerne Fordsien, Voyage en Egypte 1581, S. Sauneron, ed (Cairo : Institut Français d'Archrologie Orien Caire, 19713, p. 69.                               | (A1)<br>ntale du   |
| Raymond, 'Problèmes urbains et uroanisme,' pp. 363-4.                                                                                                           | (A • )             |
| Raymond, -Le Cairo sous les Ottomans, pp. 54-5.                                                                                                                 | (A'1)              |
| ابن ایاس ، ص ص ٤٦١ ـ ٤٦٢ ٠                                                                                                                                      | (AV)               |
| مصطفی علی ، ص ٤١ •                                                                                                                                              | (AA)               |
| Evliya, p. 383.                                                                                                                                                 | (A <b>1</b> )      |
| Belon, Voyage en Egypte de Pierre Belon du Mans 1547<br>Cairo, 1970), p. 106 b.                                                                                 | (٩٠)               |
| مصطفی علی ، ص ٤٢ ٠                                                                                                                                              | (11)               |
| G. Baer, 'Popular Revolt in Ottoman Cairo,' Der Islam, vol<br>54, no. 2, 1977, pp. 213-42.                                                                      | (94)               |
| A. Raymond, 'Le Caire — Economie et societé urbaine à la fin du XVIIIe siècle,' in L'Egypte au XIXe siècle (Pari                                                | (17)<br>is, 1982), |

pp. 124-5.

```
I. M. Lapidus, Muslim Cities in the Later Middle Ages
                                                                 (11)
    Cambridge, Mass., 1967), p. 52.
(٩٥) أحمد شلبي ، ص ١٩٧ ، عبد الكريم بن عبد الرحمن ، ورقة ٨٧ ب ــ ٨٨ أ ٠
           مصطفی علی ، ص س ٤٩ ــ ٥٠ الجبرتی ، مج ١ ، ص ص ٢٦ ، ٢٠٣ ٠
(٩٦) احمد شلبي ، ص ١٨٨ ، الجبرتي ، مج ١ ، ص ١٠٥ وانظر الفصل الثاني -
See Winter, Society and Religion, pp. 50-1.
                                                                 (1V)
Evliya, pp. 256-7.
                                                                 (44)
                                           (٩٩) مصطفی علی ، ص ٤٩ -
                                                (۱۰۰) تقسه د ص ۲۳ -
Wild, p. 278,
                                                                (1.1)
Lane pp. 439-ff., 486 ff.
                                                                (1.1)
Ibid., p. 478 f; Evliya, p. 356.
                                                                (1.7)
                                        (۱۰٤) أحمد شلبي ، ص ۲۰۳ ٬
                                           (١٠٥) انظر الغصيل السادس ٠
Lane, pp. 498 ff.
                                                                (1 \cdot 7)
Ibid., pp. 495-6; Evliya, p. 326.
                                                                (1.4)
Raymond, Artisans et commerçants, p. 386.
                                                                (1 \cdot 1)
 'Kahwa, El, vol. 4, pp. 449-53 by C. van Arendonk.
                                                                (1.1)
                                          (۱۱۰) مصطفی علی ، ص ۳۷ ۰
 (۱۱۱) ألفاسي ، الرحلة ، ص ص ٢٠٨ ــ ٢٠٩ ، الورثلاني ، نزهة الأنظار ،
                                                                 حن ۲۹۸ ۰
 Evliya, p. 479.
                                                                (111)
 G. Baer, 'Popular Revolt in Ottoman Cairo,' p. 214.
                                                                 (117)
 Ibid., pp. 219-20; A. Raymond, Le Caire-Economie et
                                                                 (311)
     société, pp. 121-5.
 Raymond, Artisans et commerçants, pp. 91-7; Baer Popular
                                                                 (110)
     Revolt in Ottoman Cairo,' p. 220 ff.
 Ibid. : Raymond, Artisans et commerçonts, p. 391.
                                                                 (\Gamma II)
 Raymond, 'Le Caire-Economie et Societé, p. 126.
                                                                 (YYY)
 Idem, 'Essai de géographie des quartiers de risidence aristo-
     cratique au Caire au XVIIIe siécle JESHO, vol. 6, 1963, pp. 58-103.
 (١١٩) الجدير بالملاحظة أن اسطنبول التي كان سكانها أكثر من القاهرة بثلاث مرات
                                 لم يكن بها الا ١٥٠ طائفة حرفية في هذا الوقت ٠
```

Raymond, Artisans et Commerçants, p. 511.

G. Baer. Egyptian Guilds in Modern Times, pp. 2-3. (17.)See, G. Baer, 'Guilds in Middle Eastern History,' in M. A. Cook ed. Studies in the eionomii hiotsry of the Middle East (London, 1970), pp. 27-28. (۱۲۲) الدیاربکری ، ورقة ۲۸۲ ب ۰ Baer, Egyptian Guids in modern times, pp. 14-15. (177) Ibid, pp. 1-10. (171) Ibid, pp. 33-48. (170) Evliya, pp. 358-386. Raymond, Artisans et Commerçants, p. 526. (171)Baer, Egyptian Guilds in modern times, pp. 6-10, 49-57. (177) Raymond Artisans et Commerçants, pp. 523 - 532. (NYA) (١٢٩) نوقش هذا الموضوع بالتفصيل في المرجع السابق ، ص ص ٦٥٩ ـ ٧٣٦ · Ibid, p. 650. (14.)(١٣١) كانت فرق الخيالة تقيم خارج القاهرة ، لذا فقد كانت تهاجم القرى وتنهبها ٠ (۱۳۲) أحمد شلبي ، ص ۲۲۰ ، الجبرتي ، مج ١ ، ص ۳۷ ٠

C. F. Volney, travel through Syria and Egypt in the years (1784 and 1785. (London, 1887), vol. 1, p. 166.

(۱۳۳) ابن ایاس ، ص ۳۰۵ ۰

## قائمية المسادر

### القواميس وقوائم المصادر ودوائر العارف

- \_\_\_ أمين ، أحمد ، قاموس العادات والتقاليد المصرية · القاهرة ١٩٥٣ · \_\_\_ بروكلمان ، تاريخ آداب اللغة العربية ·
- Encyclopaedia of Islam. 1st edn. Eds M.T. Houtsma, T.W. Arnold, R. Basset, et al. 4 vols and suppl. Leiden/London, 1912-42.
- Encyclopaedia of Islem. 2nd edn. Eds H.A.R. Gibb, J.H. Kramers, E. Levi-Provençal et al. 4 vols. Leiden/London, 1954.
- Holt, P.M. Ottoman Egypt (1517-1798): an Account of Arabic Historical sources.' In P.M. Holt (ed.), *Political and social Change in Modern Egypt*, pp. 3-12. London, 1968.
- Redhouse, Sir James. Turkish-English Lexicon. Istanbul, 1890.
- Shaw, S.J. 'Turkish Source-materials for Egyptian History.' In P.M. Holt (ed.), Political and Social Change in Modern Egypt, pp. 28-48, London. 1968.

### الوثائق الأرشيفية

- Basbakanlik Arçivi (Pariml Ministers's Archive) : Yellistanbul
  - Mühimme Defteri
  - Mühimme-i Misir.

Topkapi Sarayi Müzesi, Istenbul : نانیا:

Documents E 2283 (957/1550-1) ; E 5850/B 2 (923/1517).

Ms. Ta'rikh 2784 - A collection of documents concerning the family of al-Sadat al-Wafaiyya.

Archives Nationales, Paris. : دابعا Affaires Etrangères. Correspondance Consulaire I-III, Le Caire. 1669-98.

### وثائق منشورة

- Barkan. O.L. XV ve XVI nci astrlada Osmanli Imparatorlugunda ziral ekonominin hukuki ve malî esoslan vol. I, pp. 355-87. Istanbul 1943.
- Douin, S. (ed.), Egypte de 1828 à 1830 : Correspondance des consuls de France en Egypte. Rome, 1935.
- Humbsch, R. Beitraege zur Geschichte des osmanischen Agypten in in in ach arabischen Sultans und statthalterurkunden des Sinai-Klosters), Freburg i.Br., 1976.
- Refik, Ahmet. On altinci astrda Istanbul hayati. Vol. I, Istanbul, 1988 (new printing).
- Schwarz, K. Osmanische Sultanurkunden des Sinai-Klosters in türkische Sprache. Freiburg, i. Br., 1970.

# مراجع عربية وتركية وعبرية ( تاريخية ودينية وتراجم) عبد الكريم بن عبد الرحمن :

Tevarih-i (tarikh'i) Misr-i Qahire.

- 1. Ms. Add. 7878, the British Library.
- 2. Ms. 4877 Hacci Mahmut Efendi Collection, Süleymaniye Librery, Istanbul.
- أحمد شلبى بن عبد المغنى الحنفى المصرى:
  أوضح الاشارات فيمن تولى مصر والقاهرة من الوزراء والباشات
  الملقب بتساريخ العينى تحقيق عبد الرحيسم عبد الرحمن
  عبد الرحيم ، القاهرة ، ١٩٧٨
  - \_\_ على أفندى:

A chronicle of pashas of Egypt.

• (مخطوط ١٠٥٠ ـ مجموعة مظفر أوقاق Ocak ـ المعموعة مظفر أوقاق ١٠٥٠ ـ جامعة القرة)

- مؤلف مجهول ، استمرار للاسحاقي ـ لا عنوان له ( مخطوط عربي ـ ١٨٥٤ ، باريس ، المكتبة الوطنية (Bibliothéque Nationale
- -- البكرى الصديقى ، محمد بن أبى السرور ، كشف الكربة فى رفع الطلبة ، تحقيق عبد الرحيم عبد الرحمن عبد الرحيم ، فى المجلة التاريخية المصرية ، ٢٣ ( ١٩٧٦) : ٢٩١ ٣٨٤ -
- --- البكرى الصديقى ، محمد بن أبى السرور ، النزهة الجلية فى ذكر ولاة مصر والقاهرة ( مخطوط ٤٤٤٥ ، جامعة برنستون مجموعة جارت Garrett ) .
- لبكرى الصديقى ....... ، التحفة البهية فى تملك آل عثمان البكرى الصدية ( مخطوط ... H.O. ) .
- ۔۔ البكرى الصديقى ۔۔۔۔ ، النزهة الزهية فى ذكر ولاة مصر والقاهرة المعزية ، ( مخطوط ۔ ٤٩٩٥ ، مجموعة جارت يهوذا Garret Yahuda
- \_\_ الدياربكرى ، عبد الصحد ، ذكر الخلفاء والملوك المصرية ( مخطوط \_ المكتبة البريطانية Add ۷۸٤٦) .
- ـــ الغمرى ، أحمد بن سعد الدين ، ذخيرة الاعلام ( مخطوط ، باريس ، المكتبة الوطنية ( arabe 1850 ) ،
- الحلاق ( أو الخلاق ـ بالخاء ) محمد بن يوسف al-Hailaq (al-Kallaq), Muhammad ibn Yusuf. Tarih-i Misr-i Qahire.
  - 1. Ms. T.Y. 628. Istanbul University Library.
  - 2. Ms. H.O. 37, Vienna.
- ــ الحفناوى ، محمد بن سالم ، منتهى العبارات ( مخطوط ٤٩٩٢ مجموعة جارت يهودا جامعة برنستون ) .
- ــ ابن اياس محمـــ بن أحمد ، بدائع الزهور في وقائع الدهور ، تحقيق محمد مصطفى ، مجلد ٥ ، الطبعـة الثانيـة ، القـاهرة ، ١٣٨٠ هـ / ١٩٦١ م ٠

- ابن نجیم ، عمر بن ابراهیم ، الأشباه والنظائر ( مخطوط ، مجموعة جرت یهوذا ـ جامعة برنستون ) \*
- ـــ ابن نجيم ـــــ ، فتاوى ( مخطوط ، ٧٧٧ ، مجموعة جرت ايهوذا ، جامعة برنستون ) \*
- ـــ ابن نجيم ــــ ، الفتاوى الزينية ( مخطوط ، ٤١١٥ ، مجموعة جرت يهوذا ، جامعة برنستون ) ·
- --- ابن طولون ، محمد ، مفاكهة الخلان في حوادث الزمان ، حققه محمد مصطفى حزءان ، القاهرة ، ١٩٦٤ •
- ــ الاستحاقى ، محمد بن عبد المعطى ، كتاب أخبار الأول فيهن تصرف في مصر من أرباب الدول القاهرة ، ١٣٠٣ هـ / ١٨٨٥ م •
- ـــ الجبرتى: عبد الرحمن ، عجائب الآثار في التراجم والأخبار ، ٤ م ، القاهرة ( بولاق ) ١٢٩٧ هـ / ١٨٨٠ م .
- ــ الجزيرى : عبد القادر بن محمد ، درر الفوائد المنظمة في أخبار الحج وطريق مكة المعظمة القاهرة ، ١٣٨٤ هـ / ١٩٦٤ م •
- Kapsali, Eliyahu. Seder Eliyahu Zuta. Eds. A. Shmuelevich, Sh. Simonson, M. Benayahu. 2 vols. Jerusalem/Tel Aviv, 1966.
- -- المليجي : محمد محيى الدين ، المناقب الكبرى تذكرة أولى الألباب في مناقب الشعراني ، القاهرة ، ١٣٥٠ هـ / ١٩٣٢ م .
- --- المقريزى: أحمد بن على ، البيان والاعراب ، حققه عبد المجيد عابدين ، القاهرة ، ١٩٦١ ·
- ـــــــ المقريزى : ـــــــ ، كتــاب السلوك لمعرفة دول الملوك ٤٠٠ مج ، القاهرة ، ١٩٤٢ ٠
- -- مبارك : على باشا ، الخطط التوفيقية الجديدة ، القاهرة ( بولاق ) ، المحلا ١٨٨٧ ١٨٨٧ ١٨٨٧
- ـــ المناوى : عبد الرءوف ، الكواكب الدرية في طبقسات الصسوفية ( مخطوط ، ٢٤٩ ، مجموعة جرت Garret ، جامعة برنستون ) •
- --- النهروالى المكى ، قطب الدين محمد بن أحمد ، البرق اليمانى فى الفتح العثمانى تحقيق حمد الجاسر ، الرياض ، ١٩٦٧ •

ــ النهروالي ـــ ، كتاب الاعلام بأعلام بيت الله الحرام ، تحقيق و · فستنفلد Wüstenfeld ، بروت ، ١٩٦٤ (طبعة جديدة ) · الرشيدي: أحمد ، حسن الصفاء والابتهاج بذكر من ولى امارات الحج ( مخطوط ) المكتبة الوطنية بباريس . (bibliotheque Nationale رضوان باشا زاده: Ridwen. Pashazade. Ta'rih-i Misir (Ms. H.O. 6: Mxt 933. Vienna). سعد الدين: Sa'düddin. Tajül-tevarih. 2 vols. Istanbul, n.d. سامبارى : جوزيف : Sambari. Joseph Selections. Ed. A. Neubauer. Oxford, 1887. الشعراني ، عبد الوهاب ، الطبقات الكبرى ٢ مج ، القاهرة ، بدون تاریخ ۰ الشعراني: ــــ ، الطبقات الصغرى ، تحقيق عبد القادر عطا ، القاهرة ، ١٣٩٠ هـ / ١٩٧٠ م ٠ ــ الشعراني: \_\_\_\_، لطائف المنن ، ٢ مع ، القاهرة ، ١٣٥٧ هـ / الشعراني : \_\_\_\_ ، لواقع الأنوار القدسية في بيان العهد المحمدية ، ٢ مج ، القاهرة ، ١٣٨١ هـ / ١٩٦١ م ٠ Shaw, S.J. (ed.), Hüseyn Efendi. Egypt in the Age of the French Revolution. Cambridge, Mass., 1964 — ed. Ottoman Egypt in the Eighteenth Century: The Nizamname-i Misir of Cezzar Ahmed Pasha. Cambridge. Mass., 1962. السيوطي : جلال الدين ، الحاوى للفتاوى ، ٢ مم ، ط ٢ ، القامرة ، ١٣٧٨ م / ١٩٥٩ م ٠ ــ الأجهوري ، على ، الزهرات الوردية من فتاوى الشبيخ الأجهوري ( مخطوط ۲۷۱ من مجموعــة ۸۹۵ ، جامعــة كاليفورنيـــا ، لوس أنحلوس ) بدون ترقيم ٠ Winter, M. 'Ali Efendi's « Anatolian Campaign Book » : a De-

fence of the Egyptian Army in the Seventeenth Century,'

Turcica 15 (1983), 267-309,

\_\_\_ اليافي ، عبد الله ، نشر المحاسن الغالية في فضل المشايخ الصوفية، القامرة ، ١٩٦١ .

#### الرحسلات

- ـــ العياشى : أبو سالم ، الرحلة العياشية ، ٢ مج ، الرباط ، ١٩٧٧ ، طبعة حديدة ٠
- Belon, P. Voyage en Egypte de Pierre Belon du Mans 1547. Cairo, 1970.
- Evliye Celebi. seyahatname. Vol. X Istanbul, 1938.
- \_\_\_ الفاسى ، أحمد بن محمد الفهرى ، ، الرحلة ، ( مخطوط ، دار الكتب المصرية ، تاريخ ١٤٠٣ هـ •
- Foresien, Jean Palerne. Voyage en Egypte 1581. Ed. S. Sauneron. Cairo, 1971.
- ـــ الحموى ، محب الدين ، الدرة المضيئة في الرحسلة المصرية ، مخطوط \_ لاندبرج ، ٤٢٧ ، جامعة ييل (Yale) .
- Lane, E. W. The Manners and Customs of the Modern Egyptians. London. 1963.
- Procoke, R. A Description of the East and Some Other Countries. Vol. I. London, 1743.
- Tietze. A. Mustafa 'Ali's Description of Cairo of 1599. Vienna. 1975.
- Vansleb, F. The Present State of Egypt. London, 1678 (repr. England. 1972).
- Villamont. Voyages en Egypte des années 1589, 1590 et 1591. Cairo, 1971.
- Volney, C.F. Travels through Syria and Egypt in the Years 1784 and 1785. Vol. I. London, 1887 (repr. England, 1972).
- -- الورثلاني ، الحسن بن محمد، نزهة الأنظار في علم التاريخ والأخبار ، بروت ، ١٩٧٤ ·
- Wild, Johann. Voyeges en Egypte 1601-1610. Ed. and trans. O.V. Volkoff. Cairo, 1973.

# مراجع ثانوية

- \_\_ عبد الرحيم عبد الرحمن عبد الرحيم : دور المغاربة في تاريخ مصر في العصر الحديث ، المجلة التاريخية المغربية ، ١٠ ـ ١١ / ٥٣ ـ ٨٠ ( ١٩٧٨ ) : ٥٣ ـ ٥٦ ٥٠
- Ammar, H. Growing Up in an Egyptian Village. London, 1954.
- Arendonk C. van. 'Kahwa.' Encyclopaedie of Islam' 4: 449-53.

   'Sharif.' Encyclopaedia of Islam 4: 324-9.
- Ayalon, D. êDischarge from Service. Banishments and Imprisonments in Mamluk Society.' Israel Oriental Studies 2 (1972): 25-50.
  - The End of the Mamluk Sultanate (why did the Ottomans spare the Mamluks of Egypt and wipe out the Mamluks of Syria?), 'Studia Islamica, 65 (1987), 125-48.
  - Gunpowder and Firearms in the Mamluk Kingdom. London, 1956.
  - Mamluk Military Aristocracy during the First Years of the Ottoman Occupation of Egypt.' In C.E. Bosworth. Ch. Issawi ,R. Savory and A.L. Udovich (eds), *The Islamic* World: Studies in Honor of Bernard Lewis (Princeton. NJ. 1989), pp. 413-31.
  - The Mamluk Military Society. Variorum Reprints. London, 1979.
  - 'The Plague and its Effects upon the Mamluk Army.'

    Journel of the Royal Asiatic Society (1946); 67-73.
  - Studies in al-Jabarti I: Notes on the transformation of Mamluk society in Egypt under the Ottomans.' *JESHO* 3/2 and 3/3 (1960): 148-74. 275-325.
  - Studies on the Mamluks of Egypt (1250-1517). Variorum Reprints, London, 1977.
- Bacqué-Grammont, J.-L. «Une dénonciation des abus de Ha'ir Beg, gouverneur de l'Egypte ottomane, en 1521.' Annales Islamologiques 19 (1982) : 5-52.

- Baer, G. Egyptian Guilds in Modern Times. Jerusalem, 1964.
  - 'Fellah and Townsman in Ottoman Egypt.' Asian end African Studies, 8/3 (1972): 221-56.
  - 'Guilds in Middle Eastern History.' In M.A. Cook (ed.), Studies in the Economic History of the Middle East, pp. 3-10. London, 1970.
  - History of Landowrership in Modern Egypt, 1800-19508. London, 1962.
  - 'Jerusalem Notables in Ottoman Cairo.' In A. Cohen and G. Baer (eds.), Egypt and Palestine; a Millennium of Association (868-1948), pp. 167-75. Jerusalem, 1984.
  - 'Popular Revolt in ottoman Cairo.' Der Islam 54/2 (1977): 213-42.
  - êVillagl and City in Egypt and Syria, 1500-1914.' in G. Baer. Fellah and Townsman in the Middle East: Studies in Social History, pp. 49-106. London. 1982.
- -- البكرى ، محمد توفيق ، بيت السادات الوفائية ، القاهرة ، بدون تاريخ ، حوالي ١٩٠٠ ٠
  - Bayt al-Siddiq. Cairo 1323/1905.
- Bannerth, E. 'La Khalwatiyya en Egypte,' Mélanges de l'Institut Dominicaine des Etudes Orientales, 8 (1964-66): 1-75.
- Barkan, O.L. 'The Price Revolution of the Sixteenth Century: A Turning Point in the Economic History of the Near East.' IJMES, 6 (1975); 3-28.
- Berque, J. Histoire sociale d'un village égyptien au XXe siècle. Paris, 1957.
- Blackburn. J.R. 'The Collapse of Ottoman Authority in Yemen, 968/1560-976/1568.' *Die Welt des Islams* N.S. 19/1-4 (1979): 119-76.
- Blackman. W.S. 'An Ancient Egyptian Custom Illustrated by a Modern Survival.' Man, 25 (1925): 25-6.

- 'Some Social and Religious Customs in Modern Egypt with Special Reference to Survivals from Ancient Times.' Bulletin de la Société Royale de Géographie d'Egypte. 13-14 (1924-26): 46-61.
- The Fellahin of Upper Egypt London. 1927.
- Bodman. H.L. Jr. Political Factions in Aleppo, 1760-1826. Durham, 1963.
- Brockelmann, C. 'Al-Bakri (Mustafa Kamal al-Din).' Encyclopeedia of Islam, 1:865-6.
- Cahen. C. 'Ghuzz.' Encyclopaedia of Islam, 2/2: 1106-11.
- Chabrol, M. de 'Essai sur les moeurs des habitants modernes de l'Egypte.' Description de l'Egypte, Etat moderne, vol II, Paris, 1812.
- Combe, E. 'L'Egypte Ottomane.' Précis de l'histoire d'Egypte, vol. III. pp. 1-128. Cairo, 1933.
- Crecelius. D. 'The Emergence of Shaykh al-Azhar as the Preeminent Religious Leader in Egypt.' Colloque International sur l'Histoire du Caire, (Cairo), Grafenhainchen (DDR) pr. (1972): 109-23.
  - The Roots of Modern Egypt: A Study of the Regimes of Ali Bey al-Kabir and Muhammad Abu al-Dhahab, 1760-1775. Minneapolis/Chicago, 1981.
- Deherain, Henri. 'L'Egypte turcue.' In G. Hanotaux (ed.), L'Histoire de la Nation Egyptienne, vol 5, Paris, 1931. —
- Dols, M.W. The Black Death in the Middle East. Princeton, NJ, 1977.
- Eccel, A.C. Egypt, Islam and Social Change: Al-Azhar in Conflict and Accommodation. Berlin, 1984.
- Ehrenkreutz, A.S. Saledin. Albany, NY, 1972.
- Fernandes, L. 'Two Variations on the Same Theme: The Zawiya of Hasan al-Rumi and the Takiyya of Ibrahim al-Gulshani,' Anneles Islamologiques, 21 (1985): 95-111.

- Flemming B. 'Die vorwahhabische Fitno in osmanischen Kairo, 1711.' In Ismail Hakki Uzunçarsuili'ya Armagan, pp. 55-65. Ankara, 1976.
- Fuchs, H. 'Mawlid.' Encyclopaedia of Islam, 3: 419-92
- Garcin, J.-C. Un centre musulman de la Haute Egypte médiévale : Que. Cairo, 1976.
- Gaudefroy-Demombynes, M. La Syrie à l'époque des Mamelouks d'après les auteurs arabes. Paris, 1923.
- Gibb, H.A.R. and Bowen, H. Islamic Society end the West, vol. 1, Islamic Society in the Egypteenth Century. (Parts 1 and 2). London. 1950-7.
- Goldziher, I. 'Le culte des saints chez les Musulmans.' Revue de l'Histoire des Religions. 2 (1980) : 257-351.
  - 'Uber den Brauch der Mahya Versammlungen in Islam.' WZKM, 15 (1901): 33-50.
- Gran, P. Islamic Roots of Capitalism: Egypt 1760-1840. Austin/London, 1979.
- Grunebaum, G. E. von. Mohammaden Festivals. London. 1958.
- Haarmann. U. 'Ideology and History, Identity and Alterity: The Arab Image of the Turk from the 'Abbasids to Modern Egypt.' IJMES, 20/2 (1988): 175-96.
- Hacmer. M. de Histoire de l'Empire Ottomane, Trans. M. Donchez, Paris, 1844.
- Hess A.C. 'The Ottoman Conquest of Egypt (1517) and the Beginning of the Sixteenth Century World War.' IJMES. 4/1 (1973): 55-76.
- Heyd. U. Ottoman Documents on Pelestine, 1552-1615. Oxford. 1960.
  - Heyworth-Dunne, J. An Introduction to the History of Education in Modern Egypt. London. 1939.
- Hitti. P. History of the Arabs. London, 1960. ( ترجيم للعربية )

- Holt, P.M. Egypt and the Fertile Crescent. 1516-1922. A Political History. Ithaca, NY, 1966.
  - 'Al-Jabarti's Introduction to the History of Ottoman Egypt.' In P.M. Holt. Studies in the History of the Near East, pp. 161-76. London, 1973.
  - "The Beylicate in Ottoman Egypt during the Seventeenth Century." in P.M. Holt. Studies in the History of the Near East. pp. 177-219. London, 1973.
  - 'The Career of Küçük Muhammad (1676-94).' In P.M. Holt. Studies in the History of the Near East, pp. 231-51. London. 1973.
  - 'The Exalted Lineage of Ridwan Bey: Some observations on a Seventeenth Century Mamluk Genealogy.' In P.M. Holt. Studies in the History of the Near East, pp. 220-30. London, 1973.
  - 'The Last Phase of the neo-Mamluk Regime in Egypt,' In L'Egypte au XIXe siècle (Colloques Internationaux du C.N.R.S., 594), pp. 65-75. Paris, 1982.
- The Pattern of Egyptian Political History 1517 to 1798.' In P.M. Holt (ed.), Political and Social Change in Modern Egypt, pp. 79-90. London, 1968.
- Inalcik, H. 'L'Empire ottoman.' Acets du 1er congres international des études balkaniques et sud-est européenes, 3 (Sofia, 1969) 75-103.
  - 'Military and Fiscal Transformation in the Ottoman Empire, 1600-1700.' Archivum Ottomanicum. 6 (1980); 283-337.
  - The Ottoman Empire: The Classical Age, 1300-1600, London, 1973.
- Irwin, R. The Middle East in the Middle Ages: "The Early Mamluk Sultanate, 1250-1382. London, 1986.
- Jong, F. de. Turuq and Turuq-linked Institutions in Nineteenth Century Egypt. Leiden, 1978.

- Kahle, P. 'Zur Organisation der Derwischorden in Egypten.' Der Islam. 6 (1916): 149-69.
- Kimche, D. 'The Political Superstructure of Egypt in the late Eighteenth Century.' *Middle East Journal*, 22/4 (1968): 448-62.
- Kriss, R. and Kriss, H.H. Volksglaube im Bereich des Islams. 2 vols. Wiesbaden, 1960.
- Kupferschmidt, U.M. 'Connections of the Palestinian 'Ulama' with Egypt and other Parts of the Ottoman Empire.' In A. Cohen and G. Baer (eds.), Egypt and Palestine: a Millennium of Association (868-1948), pp. 176-89. Jerusalem. 1984.
- Lammens. H. Islam: Its Beliefs and Institutions. Hebrew translation. Jerusalem. 1955.
- Landau, J.M. Jews in Nineteenth Century Egypt. New York, 1969.
- Lapidus, I.M. Muslim Cities in the Later Middle Ages. Cambridge, Mass., 1967.
- Livingston, J.W. 'Ali Bey al-Kabir and the Jews.' Middle Eastern Studies. 7 (1971): 221-28.
- McCarthy, J.A. 'Nineteenth-century Egyptian Population.' In E. Kedourie (ed.), The Middle Eastern Economy: Studies in Economics and Economic History, pp. 1-39, London 1976.
- McPherson, J.W. The Moulids of Egypt. Cairo. 1941.
- Mantran, R. 'Note sur le Kanunname-i Misir.' Cahiers de l'registiques d'orientalisme et de Slevistiques : études sémitiques et islamiques 9 (1977) : 35-44.
- Marsot. Afaf Lutfi al-Sayyid. 'A Socio-Economic Skitch of the 'Ulama in the Eighteenth Century.' international sur l'Histoire du Caire. (Cairo), Grafenhainchen (DDR) pr. (1972): 313-19.
- --- "The Political and Economic Functions of the Ulama in the Eighteenth Century." NESHO, 16 (1973): 130-54.

- 'The Ottoman Conquest and the Development of the Great Arab Towns.' International Journal of Turkish Studies, 4/1 (1970-80): 84-101.
- 'Une Revolution' au Caire sous les Mamelouks. La crise de 1123/1711.' Annales Islamologiques, 6 (1965): 95-120.
- Salim, S.M. Marsh Dwellers of the Euphrates Delta. London, 1962.
- Schimmel, A. 'Sufismus und Heiligenverehrung im spaetmittelalterlichen Agypten (Eine Skizze).' In E. Graef (ed.), Festschrift Werner Caskel, pp. 274-89. Leiden, 1988.
- Shaw, S.J. The Budget of Ottoman Egypt, 1005-1006/1596-1597. The Hague/Paris. 1968.
  - The Financial and Administrative Organization and Development of Ottoman Egypt, 1517-1798. Princeton, NJ. 1962.
  - 'Landholding end Land-tax Revenues in Ottoman Egypt.' In P.M. Holt (ed.), *Political and Social Change in Modern Egypt*, pp. 91-103. London, 1968.
- Strauss (Ashtor), E. The History of the Jews in Egypt and Syria under the Mamluks. 2 vols. Jerusalem, 1944. (In Hebrew).
  - 'The Social Isolation of Ahl adh-Dhimma.' In O. Komlos ed.), Etudes orientales à la mémoire de P. Hirschler. pp. 73-94. Budapest. 1950.
- Stripling, G.W.F., The Ottoman Turks and the Arabs. 1511-1574. Urbana, III., 1942. —
- ــ الطويل: توفيق التصوف في مصر ابان العصر العثماني . القاهرة العثماني القاهرة العثماني القاهرة العثماني القاهرة العثماني القاهرة العثماني العثماني القاهرة العثماني العثماني
- Trimingham. J.S. The Sufi Orders in Islam. Oxford. 1971.
- Tyan, E. Histoire de l'ôrganisatino judiciaire en pays d'Islam. Leiden, 1969.
- Winter, M. 'Ali ibn Maymun and Syrian Sufism in the Sixteenth Century.' Israel Oriental Studies, 7 (1977): 281-308.

- 'A Seventeenth-Century Arabic Ranegyric the Ottoman Dynesty.' Asian and African Studies, 13/2 (1979). 130-56.
- 'Military Connections between Egypt and Syria (including Palestine) in the early Ottoman Period.' In A. Cohen and G. Baer (eds.), Egypt and Palestine; A Millennium of Association (868-1048), pp. 139-49. Jerusalem, 1984.
- Society and Religion in Early Ottoman Egypt: Studies in the Writings of 'Abd al-Wahhab al-Shu'rani. New Brunswick, NJ, 1982.
- 'The ashraf and niqubat al-ashraf in Egypt in Ottoman and Modern Times.' Asian and African Studies (Haifa), 19/I (1985): 17-41.
- 'The Islamic Profile and the Religious Policy of the Ruling Class in Ottoman Egypt.' Israel Oriental Studies, 10 (1988) 132-45.
- 'Turks, Arabs and Mamluks in the Army of Ottoman Egypt.' WZKM, 72 (1980); 97-122.
- ــ الزيات : سليمان ، كنز الجواعر في تاريخ الأزهر · القاهرة ، بدون تاريخ ·
- Zwemer, S.M. The Influence of Animism on Islam. London, 1920.

#### صدر من هذه السلسلة

### أولاً: الموسوعات والمعاجم

ليونارد كوتريل، الموسوعة الأثرية العالمية ويليام بيتر، معجم التكنولوجيا الحيوية ج.كارفيل، تبسيط المفاهيم الهندسية ب. كوملان، الأساطير الإغريقية والروماتية و.د. هاملتون وأخرون، المعجم الجيولوجي

المصور فى المعادن والصخور والحقريات حسام الدين زكريا، المعجم الشامل للموسيقى العالمية (ج١)

خبرية البشلاوى،معجم المصطلحات السينمائية مونالد نيكول، معجم التراجم البيزنطية

## ثانياً: الدراسات الاستراتيجية وقضايا العصر

د.محمد نعمان جلال، حركة عدم الاتحياز في عالم متقير

إريك موريس؛ آلان هو، الإرهاب ممدوح عطية، البرنامج النووى الإسرائيلى د. ليلوار تشامبرز رايت، سياسة الولايات المتحدة الأمريكية إزاء مصر

إزرا .ف. فوجل، المعجزة الياباتية

د. السيد نصر السيد، إطلالات على الزمن الآتى
 بول هاريسون، العالم الثالث غدا

مجموعة من العلماء، مبادرة الدفاع

الاستراتيجي: حرب الفضاء

و. مونتجمرى وات، الإسلام والمسبحية في العالم المعاصر

بادى أونيمود. أفريقيا الطريق الآخر

فانس بكارد ، إنسهم يصنعون البشر ( ٢ ج ) مارتن فان كريفلا،حرب المستقبل الغين توفلر ، تحول السلطة (٢ ج) ممدوح حامد عطية ، إنهم يقتلون البيئة د.السيد أمين شلبي، جورج كيفان يوسف شرارة ، مشكلات القرن الحادي والمشرين والعلاقات الدولية

د. السبد عليوة، إدارة الصراعات الدولية د. السيد عليوة، صنع القرار السياسي جرج كاشمان، لماذا تنشب الحروب(٢ج) ايمانويل هيمان، الأصولية اليهودية أنجيلو كودفيلا، المخابرات وفن الحكم آلان أنترمان، اليهود (عقائدهم الدينية وعباداتهم)

ثالثاً: العلوم والتكنولوجيا ميكائيل ألبى، الانقراض الكبير فيرنر هيزنبرج، الجزء والكل: محاورات في مضمار الفيزياء الذرية

فريد هويل، الهذور الكونية ويليام ببنز، الهندسة الوراثية للجميع

د. جو هان دورشنر، الحياة في الكون كيف نشات وأبن توجد

إسحق عظيموف، الشموس المتفجرة (أسرار الموبرتوفا)

روبرت لافور، البرمجة بلغة السى باستخدام تيربوسى (٢ج)

إدوارد إيه فايجينباوم، الجيل الخامس للحاسوب

ديفيد أندرتون، تربيبة أسماك المزينة أندريه سكوت، جوهر الطبيعة اليجور إكيموشكين، الإيثولوجي بارى باركر، السفر في الزمان الكوني ديمتري ترايفونوف، ظلال الكيمياء بول ديفز، جونز جريبين، أسطورة المادة جيفري ماوسابيف ماسون، حين تبكى الأفيال ليونارد أ. كول، السلاح الحادي عشر و. جراهام ريتشاريز، أسرار الكيمياء د. زين العابدين متولى، وبالنجم هم يهتدون

### رابعاً: الاقتصاد

دينيد وليام ماكدوال، مجموعات النقود (صيانتها، تصنيفها، عرضها)

د. نورمان كلارك، الاقتصاد السياسي للعلم
 والتكنولوجيا

سامى عبد المعطى، التخطيط السياحي في مصر جابر الجزار، مامنتريخت والاقتصاد المصرى ولت ويتمان روستو، حوار حول التنمية

فیکتور مورجان، تاریخ النقود

الاقتصادية

د. تشارلز مى مانز، إدارة الأعمال بلا مدبرين

خامساً: مصر عبر العصور

محرم كمال، الحكم والأمثال والنصائح عند المصريين القدماء

> فرانسوا ديماس، آلهة مصر سوريل أندريد، اختاتون

موريس ببراير، صفاع الملهد

د. مصطفی عنانی، المیکروکمپیوتر ی. رادو نسکایای ، الإلکترونیات والحیاة الحدیثة جلال عبد الفتاح، الکون ذلك المجهول لیفری شاتزمان، کوننا المتمدد فرد س. هیس، تبسیط الکیمیاء کاتی ثیر، تربیة الدواچن

د. محمود سرى طه، الكمبيوتر في مجالات الحياة

د.محمد زينهم، تكنولوجيا فن الزجاج لارى جونيك ومارك هوبليس، الوراثة والهلهمية الوراثية بالكاريكاتير

> جينا كولاتا، الطريق إلى دوللى دور كاس ماكلينتوك، صور أفريقية: نظرة على حيوانات أفريقيا

إسحق عظيموف، أفكار العلم العظيمة د.مصطفى محمود سليمان، الزلازل بول دافيز، الدقائق الثلاث الأخيرة ويليام ه.... ماثيوز، ما هى الجيولوجيا؟ أسحق عظيموف، العلم وآفاق المستقبل ب. س. ديفيز، المفهوم الحديث للمكان

د. معمود سرى طه، الانجاهات المعاصرة في:
 عالم الطاقة

هلاش هوفمان، آینشتین

والزمان

ز افیلسکی ف. س.، الزمن والیاسه

ر .ج. فوربس، تاريخ العلم والتكنولوجيا (٢ج)

د.فاضل أحمد الطائى، أعلام العرب في الكيمياء

رولاند جاكبيون، الكيمياء في خدمة الإسعال إيراهيم القرضاوي، أجهزة تكييف الهواء

بكات أ. كتش، رمسيس الثاني: فرعون المجد والانتصار

ألى شورتر، الحياة البومية فى مصر القديمة ونفرد هولمز، كانت ملكة على مصر جاك كرابس جونيور، كتابة التاريخ فى مصر نفتالى لويس، مصر الروماتية عبده مباشر، البحرية المصرية من محمد على

للسادات (۱۸۰۵ ــ ۱۹۷۳) د. السيد طه أبو سديرة، الحرف والصناعات في مصر الإسلامية.

جابربيل باير، تاريخ ملكية الأراضي في مصر الحديثة

عاصم محمد رزق، مراكز الصناعة في مصر الإسلامية

ت. ج. هـ.. جيمز ، كنوز الفراعنة
 حسن كمال ، الطب المصرى القديم
 أ. أ. س. إدواردز ، أهرام مصر

سومرز كلارك، الآثار القبطية في وادى النيل كريستيان ديروش نوبلكور، المرأة الفرعونية بيل شول وأدبنيت، القوة النفسية للأهرام حيمس منرى برستد، تاريخ مصر د. بيارد دودج، الأزهر في ألف عام أ. سبنسر، الموتى وعالمهم في مصر القديمة أفريد ج. بقر، الكنائس القبطية القديمة في

روز أليندم؛ الطفل المصرى القديم ج. و. مكفرسون، الموالد فى مصر جون لويس بوركهارت، العادات والتقاليد المصرية من الأمثال الشعبية

سوزان راتبیه، **حتشبسوت** 

مصر (ج۲)

مرجريت مرى، مصر ومجدها الغابر أولج فولكف، القاهرة مدينة ألف ليلة وليلة د محمد أنور شكرى، الفن المصرى القديم ت.ج. جيمز، الحياة أيام الفراعنة ايفان كونج، السحر والسحرة عند الفراعنة تشارلز نيمس، طيبة (آثار الأقصر) رندل كلارك، الرمز والأسطورة في مصر القديمة

رندل كلارك، الرمز والاسطورة في مصر القديمة ديمترى ميكس، الحياة اليومية للآلهة الفرعونية محمد عبد الحميد بسيوني، باتوراما فرعونية حمدى عثمان، هؤلاء حكموا مصر جوزيف دلى، العمارة العربية في مصر ميكل ونتر، المجتمع المصرى تحت الحكم العثماني

ليريك هورنونج، فكرة فى صورة بيير جراندييه، رمسيس الثالث

بربارة واترسون، أقباط مصر

سلاساً: الكلاسيكيات

جاليليو جاليليه ، حوار حول النظامين الرئيسين للكون (٣ج)

وليم مارسدن، رحلات ماركو بولو (٣ج) أبو القاسم الفردوسي ، الشاهنامة (٢ج) إدوارد جيبون، اضمحلال الإمبراطورية الرومانية وسقوطها (٣ج)

> ناصر خسرو علوی، سفر نامه فبلیب عطیه، ترانیم زرادشت جورج جاموف، بدایة بلا نهایة

محمد كرد على، بين المدنية العربية والأوربية

سابعا: القن التشكيلي والموسية م عزيز الشوان، الموسيقى تعبير ننس ومنشق الويز جرايتر، موسارت ستيفن رانسيمان، الحضارة البيزنطية سبتينو موسكاتي، الحضارات السامية

تاسعا: التاريخ

جوزيف داهموس، سبع معارك فاصلة في العصور الوسطى

هنرى بيرين، تاريخ أوربا فى العصور الوسطى أرنولد توينبى، الفكر التاريخى عند الإغريق بول كولز، العثماتيون فى أوربا جوناتان ريلى سميث ، الحملة الصليبية الأولى وفكرة الحروب الصليبية

د. بركات أحمد، محمد واليهود ستيفن أوزمنت، التاريخ من شتى جواتيه (٣ج) و. بارتواد، تاريخ الترك في آسيا الوسطى فلاديمير تيسمانيانو، تاريخ أوربا الشرقية د.ألبرت حورانى، تاريخ الشعوب العربية (٢ج)

نويل مالكوم، البوسنة

جاری. ب. ناش، الحمر والبیض والسود احمد غرید رفاعی، عصر المأمون (۲ج) آرثر کیستار، القبیلة الثالثة عشرة ویهود الیوم ناجای متشیو، الثورة الإصلاحیة فی الیابان محمد فؤاد کوبریلی، قیام الدولة العثمانیة د. ایبرار کریم الله، من شم التتار؟ سنیفن رانسیمان، الحمانت الصلیبیة آلبان ویدجری، التاریخ و کیف یفسرونه (۲ج) جوسیبی دی لونا، موسولینی جوردون تشیلا، تقدم الإسانیة

جوردون تشيلا، نقدم الإنسانية هـ. ج. ولز، معالم تاريخ الإنسانية (٤ج) هـ. سانت موس، ميلاد العصور الوسطى يوهان هويزنجا، اضمحلال العصور الوسطى شوكت الربيعى، الفن التشكيلي المعاصر في الوطن العربي

ليوناردو دافشتي، نظرية التصوير د.غبريال وهبه، أثر الكوميديا الإلهية لدانتي في

د.غبريال و هبه، أثر الكوميديا الإلهيبة لدانتي في الفن التشكيلي

روبيس جورج كولنجوود، مبادئ الفن مارتن جك، يوهان سباستيان باخ ميخانيل ستيجمان، فيفائدى هيربرت ريد، التربية عن طريق الفن أدامز فيليب، دليل تنظيم المتاحف حسام الدين زكريا، أنطون بروكنر جيمس جينز، العلم والموسيقى والحضارة هوجو لا يختنتربت، الموسيقى والحضارة محمد كمال إسماعيل، التحليل والتوزيع

د. الله الله ملامح وقضايا فى الفن التشكيلى المعاصر المعاصر

إدموندو سولمى، ليوناردو سيونايد ميرى روبرتسون، الأشغال الفنية والثقافة المعاصرة

ثامناً: حضارات عالمية

جاكوب بر ونوفسكى، التطور الحضارى للإنسان س. م. بورا، التجربة البينانية جوستاف جرونيباوم، هضارة الإملام

ا. د. جرنی، الحیثیون

ل. دبلابورت، بلاد ما بين النهرين ج. كونتنو، الحضارة الفينيقية

آدم منز، الحضارة الإسلامية (٢ج)

جوزيف نبدهام، تاريخ العلم والحضارة في الصون

هد . ج. ويلز ، موجز تاريخ العالم لورد كرومر ، الثورة العرابية و . مونتجمرى وات ، محمد في مكة

عاشراً: الجغرافيا والرحلات ت.و. فريمان، الجغرافيا في مانة عام ليسترديل راى، الأرض الغامضة رحلة جوزيف بنس (الحاج يوسف) لميليا إدواردز، رحلة الألف ميل رحلة فيرتون إلى مصر والحجاز (٣ج) رحلة عبد اللطيف البغدادي في مصر رحلة الأمير رودلف إلى الشرق (٣ج)

س. هوارد، أشهر الرحلات إلى غرب أفريقيا
 إريك أكسيلون، أشهر الرحلات في جنوب أفريقيا
 وليم مارسدن، رحلات ماركو بولو (٣٣)

هادى عشر: القلسقة وعلم النقس جون بورر، القلسقة وقضايا العصر(٣٦) سوندراى، القلسقة الجوهرية جون لويس، الإنسان ذلك الكانن القريد سدنى هوك، التراث الغامض: ماركس والماركسيون

لهوارد دو بونو، التفكير المتجدد رونالد دافيد لانج، الحكمة والجنون والحماقة ديتوماس أ. هاريس، التوافق النفسي: تحليل المعاملات الإنسانية

د. أنور عبد الملك، الشارع المصرى والفكر
 فيكو لاس ماير، شارلوك هولمز يقابل فرويد

أنطوئى دى كرسينى، أعلام القلسقة المعاصرة جين وروبرت هاندلى، كيف تتخلصين من القلق؟

هـ ج. كريل، الفكر الصينى
د. السيد نصر السيد، الحقيقة الرمادية
برتراند راصل، السلطة والفرد
مارجريت روز، ما بعد الحداثة
كارل بوبر، بحثا عن عالم أفضل
ريتشارد شاخت، رواد القاسيفة الحديثة
جوزيف داهموس، سبعة مؤرخين في العصور

د. روجر ستروجان، هل تستطيع تعليم الأخلاق
 ئالطفال!

إريك برن، الطب النفسى والتطيل النفسى بيرتون بورتر، الحياة الكريمة (٢ج) فرانكلين ل. باومر، الفكر الأوربي الحديث (٤ج) هنرى يرجسون، الضحك

> أرنست كاسيرر، فى المعرفة التاريخية و. مونتجمرى وات، القضاء والقدر إدوارد دو بونو، التفكير العملى

ثانى عشر: العلوم الاجتماعية . دممي الدين أمد حسين، التنشئة الأسرية. والأبناء الصفار

م. و ترنج، ضمير المهندس رايموند وليامز، الثقافة والمجتمع روى رويرنسون، الهيروين والإيدز بيتر لورى، المخدرات حقائق نفسية دليو بوسكاليا، الحسب برنسلاو مالينوفسكي، المحدر والعلم والدين.

بيتر ر. داى، الخدمة الاجتماعية والانضباط الاجتماعي

بيل جيرهارت، تعليم المعوقين أربولد جزل، الطفل من الشامسة إلى ألعاشرة رونالد د سمبسون، العلم والطلاب والمدارس

ثلث عشر: المسرح

لويس فارجاس ، المرشد إلى فن المسرح هرونو باشينسكى ، حقلة ماتيكان جلال العشرى ، فكرة المسرح

**جان بو**ل سارتر ؛ جورج برناردشو؛ جان أنوى مگذارات من المسرح العالمي

د.عبد المعطى شعراوى ، المسرح المصرى المعاصر: أصله وبدايته

توماس ليبهارت، فن المائم والبانتومائم زيجمونت هيبنر، جماليات فن الإفراج أوجير يونسكو، الأعمال الكاملة (٢ج) الان مكدونالد، مسرح الشارع لك كاى، ما بعد العدائية والقنون الأدائية بيتر بروك، التقسير والتفكيك والإيديو لوجية لتدريه فيلييه، الممثل الكوميدى في ستراسيرج، تدريب الممثل جلال جميل محمد، مقهوم الضوء والظلام في .

رابع عشر: الطب والصحة بوريس فيدوروفيتش سيرجيف، وظائف الأعضاء من الألف إلى الياء

للعرض المسرحي

دجون شعار ، كيف تعيش ٣٦٥ يوما في السنة دهاهوم بينر وفيتش ، النجل والطب

م. هـ. كنج، التغذية في البلدان النامية

خامس عشر: الآداب واللغة

برتراند رسل، أحلام الأعلام وقصص أخرى الدس هكسلى، نقطة مقابل نقطة

جول ويست، الرواية الحديثة : الإنجليزية

والقرنسية

أنور المعداوى، على محمود طه: الشاعر والإسان جوزيف كونراد، مختارات من الأدب القصصى تاجور شين ين بنج و آخرون، مختارات من الآداب الآسيوية

محمود قاسم، الأدب العربي المكتوب بالفرنسية جابرييل جارسيا ماركيز، الجنرال في متاهة سوريال عبد الملك، حديث النهر

د.رمسيس عوض، الأدب الروسى قبل الثورة البلشقية وبعدها

مختارات من الأدب الياباتي: الشعر، الدراما، الحكاية، القصة القصيرة

ديفيد بشبندر، نظرية الأدب المعاصر نادين جورديمر و آخرون، سقوط المطر وقصص

رالف نى ماتلو، تولستوى والتر ألن، الرواية الإنجليزية هادى نعمان الهيتى، أدب الأطفال مالكوم برادبرى، الرواية اليوم لوريتو تود، مدخل إلى علم اللغة

أخرى

د. جابرييل جارسيا ماركيز، سيمون بوليقار ديلاسى أوليرى، القكر العربى ومكاته فى التاريخ د. على عبد الرءوف البمبى، مختارات من الشعر الإسبائي فى العصور الوسطى (ج١)

سابع عشر: السينما

هاشم النحاس، الهوية القومية في السينما العربية ج.دادلي أندرو، نظريات الفيلم الكبرى روى آرمز ، لغة الصورة في السينما المعاصرة هاشم النحاس، صلاح أبو سيف (محاورات) جان لويس بورى وآخرون ، في النقد السينمائي الفرنسي

محمود سامى عطا الله ، القيلم التسجيلى ستانلى جيه سولومون ، أنواع القيلم الأمريكى جوزيف وهارى فيلدمان، دينامية القيلم قدرى حفنى، الإسان المصرى على الشاشة مونى براح، السينما العربية من الخليج إلى المحيط

حسين حلمي المهندس، دراما الشاشة: بين النظرية والتطبيق للسينما والتليفزيون (٢ج) إدوارد مري، عن النقد السينمائي الأمريكي جوزيف م. يوجز، فن الفرجة على الأقلام سعيد شيمي، التصوير السينمائي تحت الماء دوايت سوين ، كتابة السيناريو السينما يوجيس فال، فن كتابة السيناريو على الشاشة يوجيس فال، فن كتابة السيناريو كريستيان ساليه ، السيناريو في السينمائية كريستيان ساليه ، السيناريو في السينمائية الريدون، تواعد اللغة السينمائية المرتبان ساليه ، السيناريو في السينمائية الريدون، تواعد اللغة السينمائية المرتبان ساليه ، السيناريو في السينمائية توني بار، التشوق السينمائية ورني بار، التمثيل المسينما والتلوفزيون

بيتر نيكولز، السينما الخيالية

بول وارن، خفايا نظام النجم الأمريكي دافيد كوك، تاريخ السينما الروائية ب. إفور إيفانز، موجز تاريخ الدراما الإنجليزية ج. س. فريز ر، الكاتب الحديث وحالاته (٢٩) حورج ستاينر، بين تولستوى ودستويفسكى (٢٩) ديلان توماس، مجموعة مقالات نقدية فيكتور برومبير، سنندال فيكتور هوجو، رسائل وأحاديث من المنفى يانكو لافرين، الرومانتيكية والواقعية د. نعمة رحيم الغزاوى، أحمد حسن الزيات كاتباً وأفاقداً

ف.برميلوف، دستويفسكي للنقافة، الدليل لجنة الترجمة بالمجلس الأعلى للنقافة، الدليل البيليوجرافي:روائع الآداب العالمية (ج۱) محسن جاسم الموسوى، عصر الرواية : مقال من النوع الأدبى

هنرى باربوس، الجحيم
ميجيل دى ليبس، الفنران
روبرت سكولز و آخرون، آفاق أدب الخيال العلمى
يانيس ريتسوس، البعيد (مختارات شعرية)
ب. إفور ايفانز، مجمل تاريخ الأدب الإدجليزى
فخرى أبو السعود، في الأدب المقارن
مليمان مظهر، أساطير من الشرق
ف.ع. أدينكوف، فن الأدب الروائي عند تواستوى
د. صفاء خلوصى، فن الترجمة
بلدوميرو ليلو و آخرون، قصص من أمريكا

سلاس عشر: الإعلام فرانسيس ج. برجير، الإعلام التطبيقي بيير البير، الصحافة هربرت ثبار، الاتصال والهيمنة الثقافية الله عشر: كتب غيرت الفكر الإنساني في صورة ابن زنبل الرمال، آغرة المماليك عشوا للطم عروض موجزة لأهم الكتب التي ساهمت في تشكيل الفكر الإنساني وتطوره مصحوبة بتراجم أرثر كريستسن، إيران في عهد المسابليين أوجست دبيس، أفلاطون أوجست دبيس، أفلاطون يمقوب فام، البراجماتية للوطرخوس، العظماء يوهان هويزنجا، أعلام وأفكار وربرت دبيو جراند وأخرون، مدخل إلى علم لغة يوهان هويزنجا، أعلام وأفكار

يوهان هويرنجا، اعلم والعدر دمصطفى طه بدر، محنة الإسلام الكبرى النص

ت. كويلر ينج، الشرق الأدنى

مطابع الهيئة المصرية العامة للكتاب

رقم الايداع بدار الكتب ١٥٩٤٧ ٢٠٠١/١٥٩٤٧ ISBN - 977 - 01 - 7575 - 7